Gemeinsamkeiten und Differenzen zwischen Karl Jaspers und
Alfred Adler in Bezug auf Theoriebildung und Behandlungs-
technik

Abschlussarbeit fur das Fachspezifikum Individualpsychologie

an der Sigmund Freud PrivatUniversitat Wien

eingereicht von
Lisa Paulowitsch-Laskowski
Matrikelnummer: 61808481

Wien, im Oktober 2023

Gutachter: Mag.? Martina Heichinger






Inhaltsverzeichnis

DarstellungSVerzZeiChNIS. .........ocuv e 5
AADSTIFACT. ...t 7
EINIEITUNG . ...t e e be e be et e e e s raenreere s 9
KCONTEXT ..ttt re e 9
Forschungsfrage und Leseleitfaden ............cccoevveiiiii i, 13
D101 Y- Vo 10 g o USSR 15
1. Allgemeine BegriffSerkI&rungen ..o 16
1.1 Existenzialismus/ExistenzphiloSOphie .........ccccveviiiieiiei e 16
1.2 IndividualpSyCholOgie .......cceeiiiiiiicieees e 19
1.3 Dissoziale PersonlichKeitSStOruNg ..........ccocveveieienesieniere e 22
2. BIOGrapien ..ot 32
2.1 AITTEO AGIBE ...t 32
2.2 KA JASPEIS. ... tieitieiiee ettt ettt e re e nne s 36
3. Begriffe im VergleiCh ..o 41
3.1 Gemeinschaftsgefiihl & die unbedingte Forderung.........ccocoevvvveeieicinenenn, 43
3.2 Das Umgreifende & das UnNDEWUSSEE ..........ccceiiiiiiiiiiiiieeeee e 49
3.3 Welthild und APPErzeption ........c.ooeieeriiieiiesie e 58
3.4 Der Mensch und die Sicht auf den Menschen ..., 63
3.5 Sinn des Lebens vs. philosophische Lebensflhrung ........ccccccovvveviviieiieninnnnn, 68
3.6 Das Verstehen, die ErKENNTNIS. ......oovcciveeeieeee ettt e e et e e e e e e e e e e e 71
ST EIZIBNUNG . ...t 76
3.8 Lebensstil und Erscheinungshaftigkeit............cooovveiiiiiinnences 82
3.9 Sub specie aeternitatis und die Einheit der Menschheit................cccocoveveeee. 85
3.10 Gott, Glaube, REIGION.........coviiiiieiieiee et 87
4. Anwendung in der Psychotherapie bei dissozialer Persénlichkeitsstorung .......... 95
5. Gesellschaftlich betraChtet........ ... 102
RESUIMEE. ...ttt e st e e et e e st e e e e e e nnn e e e anree e 108
LItEraturVerZEICNNIS ...ttt be e 111






Darstellungsverzeichnis

Abbildung 1: Typologie nach AdIEr.........cccveiie i 29
Abbildung 2: Wir Stufen (Stephenson, 2011) ......ccccoovevieiiie i 45
Abbildung 3: Weisen des Umgreifenden (Jaspers, 1984) .......cccocvvviivniienencnnnennnnn 55
Abbildung 4: Stufen der Welt (JaSpers, 1971) .....ccoerereninieiee e 60
Tabelle 1: Gegeniiberstellung der Begriffe .........cccooeeiii i 13






Abstract

Den Individualpsychologen Adler und den Existenzphilosophen Jaspers hinsichtlich
ihrer Gedankenkonstrukte auf Ahnlichkeiten und Differenzen zu befragen, ist keine
Selbstverstandlichkeit. Es wird versucht durch die Fusion der Gedankenkonstrukte
eine Aktualitat und Praktikabilitat der I1deen zu erreichen. Dies wird anhand von elf
Kernbegriffen vollzogen, um die gewonnenen Einsichten auf die dissoziale Person-
lichkeitsstorung und die gesellschaftliche Spaltung(en) im Gefolge der Pandemie an-
zuwenden. Es soll dazu dienen, das eigene Da-Sein und In-der-Welt-Sein zu hinter-
fragen, das eigene Gemeinschaftsgefiihl zu erspiren und den Sinn im eigenen Leben
in schwierigen Zeiten zu finden. Dieses Wissen kann in Psychotherapien oder in den

Umgang im Alltag einfliel3en.

SchlUsselworter: Adler, Jaspers, Individualpsychologie, Existenzialismus, dissoziale

Personlichkeitsstorung, Lebensstil, Erscheinungshaftigkeit, das Umgreifende

It is not a matter of course to ask the individual psychologist Adler and the existential
philosopher Jaspers about similarities and differences with regard to their thought
constructs. Through the fusion of thought constructs, an attempt is made to achieve a
topicality and practicability of the ideas. This will be done on the basis of eleven core
concepts in order to apply the insights gained to the dissocial personality disorder and
the social division(s) in the wake of the pandemic. It should serve to question one's
own existence and being in the world, to feel one's own sense of community and to
find meaning in one's own life in difficult times. This knowledge can then be incor-

porated into psychotherapies or dealing with everyday life.

Keywords: Adler, Jaspers, individual psychology, existentialism, dissocial personal-

ity disorder, lifestyle, manifestation, the embracing






Einleitung?!
Kontext

Resumee einer vergangenen Zeit durch Hugo von Hofmannsthal in seinem Essay uber

Gabriele D’ Annunzio:

Bei uns [aber] ist nichts zurtickgeblieben als frierendes Leben, schale, 6de Wirk-
lichkeit, fliigellahme Entsagung. Wir haben ein sentimentales Gedachtnis, einen
geldhmten Willen und die unheimliche Gabe der Selbstverdopplung. [...] Wir
haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen, hellsichtig und doch
tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher (Hoffmansthal,
2013, S. 38)

Dieser 1893 verfasste Essay spiegelt die Unzufriedenheit der damals jungen Genera-
tion wider. In seinem Essay prangert D’ Annunzio an, dass die vorhergehende Gene-
ration nicht im Sinne der ndchsten gehandelt hat und nichts Gutes fir sie tberl&sst.
Ahnliches wiirde er womaglich auch heute schreiben: Klimaveranderungen, die im-
mer verheerendere Naturkatastrophen in Form von Uberschwemmungen und Diirren
mit sich bringen. Der Ukrainekrieg, der vor Augen fiihrt, dass wenig aus dem letzten
Jahrhundert européischer Geschichte gelernt wurde. Die Corona-Zeit mit den in die
personliche Freiheit eingreifende Malinahmen, der starke Zuspruch zu nationalisti-
schen, rechten Parteigruppierungen in Europa mit wankenden demokratischen Wer-
ten. Das Vergessen oder nicht Sehen-Wollen (in Osterreich) der psychischen und so-
zialen Folgen fir die Kinder und Jugendlichen, die wéhrend der Lockdowns essenzi-
elle soziale Dinge nicht lernen konnten, da sie von ihren Peergroups getrennt waren.
Der mangelnde Respekt im Umgang miteinander, der sich in der Politik, den Medien,
aber auch im Alltag in z.B. medizinischen Institutionen widerspiegelt. Immer mit dem
Verstarkungsfaktor der Sozialen Medien als Zusatz. Hoffnungslosigkeit und Sinnlo-
sigkeit scheinen vorprogrammiert fur die den sogenannten ,,Baby-Boomern® (zwi-
schen 1946-1964 Geborene) nachfolgenden Generationen. Das schiirt den Wunsch

nach Veranderung, was zur Frage fuhrt: Wozu braucht man dann eine

! Diese Arbeit wurde als Abschlussarbeit des Magisteriums der Psychotherapiewissenschaften an der Sig-
mund Freud PrivatUniversitadt Wien approbiert und zur Anrechnung als Abschlussarbeit des FS IP an der
SFU eingereicht.



wissenschaftliche Arbeit zu Themen und Gedanken, die vor 100 Jahren gedacht wur-
den und damals aktuell waren?

Die Idee zu dieser Magisteriumsarbeit entstand in einer fachlichen Diskussion
uber den Existenzialismus bzw. die Existenzphilosophie. Dessen Vertreterinnen sind
auf franzosischer Seite Simone de Beauvoir, Jean-Paul Sartre, Albert Camus und auf
deutscher Seite z.B. Martin Heidegger und Karl Jaspers. Es wurde tber mogliche
Uberschneidungen und Ahnlichkeiten zwischen Philosophie und Psychotherapie, vor
allem aber der Vergleich zwischen der Individualpsychologie nach Alfred Adler und
der Existenzphilosophie nach Jaspers diskutiert. Jaspers, der als Wegbereiter oder Be-
grinder der deutschen Existenzphilosophie gesehen wird, schrieb mit der Unterstit-
zung seiner Frau und seines Schwagers einen dreiteiligen Band Uber die Philosophie
und versuchte sich in der Ordnung der Philosophiegeschichte seit den Hellenen. Alf-
red Adler ist der Begrunder der Individualpsychologie, einer tiefenpsychologischen
Psychotherapiemethode. Er wurde zu seinen Lebzeiten mit GréRRen wie Albert Ein-
stein genannt. Im Vergleich zu Einstein, der fir die ,,Vermessung des Universums*
gefeiert wurde, habe Adler die ,,Kartierung der menschlichen Seele* vorgenommen,
so der Wortlaut in der Toronto Starweekly am 9.3.1935.

In dieser Arbeit sollen die Gemeinsamkeiten und Differenzen in den Theorien
und Ansatzen von Adler und Jaspers anhand von Begriffen, die fundamental fiir die
jeweiligen Gedanken-Konstrukte sind, herausgearbeitet werden. Um der Arbeit eine
Aktualitat zu geben, stelle ich den Bezug zu konkreten Ereignissen her. Die ausge-
waéhlten Begriffe werden auch im Kontext der Dissozialen Personlichkeitsstérung und
der Diskussion uber das Covid 19 Vakzin interpretiert. In der Diskussion Uber die
Impfung bzw. Immunisierung gegen Covid 19 zeigt sich eine Unvereinbarkeit der
scheinbar gegenséatzlichen Positionen in unserer Gesellschaft. Kénnte die Art und
Weise, in der Diskussionen derzeit geftihrt werden, sei es in der Politik, in den Me-
dien, im Privaten, einen Gradmesser fir die Stimmung unserer Zeit darstellen? Kann
man die Debatte ,Impfen ja oder nein* als stellvertretendes Beispiel anfiihren wie
verhartet die Annahmen sind? Grében der unterschiedlichen Meinungen fiihren durch
Teams in der Arbeit, aber auch Familien wurden, ob der Unvereinbarkeit und Nicht-

Akzeptanz der ,falschen” Meinung, entzweit. Wie lassen sich diese Grében

10



zuschutten oder tGberwinden? Ist es sinnvoll, auf die absolute Meinung oder den ab-
soluten Wahrheitsgehalt zu bestehen? ,,Jedes Weltbild ist ein Ausschnitt aus der Welt;
die Welt wird nicht zum Bilde* (Jaspers, 1971, S. 58). Oder wie Adler im Sinn des
Lebens im Jahr 1933 schrieb: ,,[Ich befleilige mich], die sachlichen Argumente ande-
rer kaltbliitig zu priifen, [...] da ich mich an keine strenge Regel und Voreingenom-
menheit gebunden glaube, vielmehr dem Grundsatz huldige: Alles kann auch ganz
anders sein“ (Adler, 2008b, S. 25). Durch das Herausarbeiten der Beriihrungspunkte
und Unterschiede und dem Versuch, diese mit der heutigen Realitdt zu verbinden,
kénnen wir bereits Gedachtes wieder verwenden — und im besten Falle anwenden, um
die gesellschaftliche Gekrénktheit wieder etwas zu lindern und so eine Realitat zu
formen, in der Diskurs erneut erwinscht ist. Ziel ware es, sich gegenteiligen Meinun-
gen nicht zu verschlieBen, sondern einen gemeinsamen Raum zu schaffen und die

Gemeinsamkeiten herauszustellen.

In solchen Horizonten missen wir uns orientieren, wenn wir in den Realitaten
des Zeitalters schwarzsehen und die ganze menschliche Geschichte fur verloren
halten mégen. Wir dirfen glauben an die kommenden Moglichkeiten des
Menschseins. Auf kurze Sicht ist heute alles tribe, auf lange Sicht nicht. Uns
dessen zu vergewissern, bedurfen wir der MaRstébe der Weltgeschichte im Gan-
zen (Jaspers, 1971, S. 81).

In Anbetracht der in dieser Weise noch nie dagewesenen politischen und (post-) pan-
demischen Situation konnte es hilfreich sein, diese Art des Ergriindens des ,,Nicht-
Wissens wieder mehr in den Vordergrund zu stellen. Denn ,,im Nicht-Wissen, aber
nur im erfullten, erworbenen Nichtwissen liegt eine unersetzliche Quelle unseres
SeinsbewuBtseins® (Jaspers, 1971, S. 60). Fir die Diskussion im 6ffentlichen Raum,
aber auch fir jene in der scientific community kénnten Jaspers Ansatze forderlich
sein. Wenn man diese Perspektive des Wahrnehmens der Welt auf die (Theorien und)
Behandlungsansétze von Alfred Adler bezieht, kénnen sie aus der Metaebene heraus-
genommen und umsetzbar gemacht werden, z.B. in der Psychotherapie oder in den
eigenen alltaglichen sozialen Umgang einflielen. So schrieb auch Kurt Salamun im
Vorwort der Biographie von Jaspers: ,,Heute wieder aktuell sind auch Jaspers’ Kritik

an engstirnig nationalistischen und autoritar-totalitdren Denkweisen in der Politik,

11



sowie die Warnung vor der Moglichkeit eines Atomkrieges™ (2019, S. V). Diese Ma-
gisteriumsarbeit wird mit dem Wissen geschrieben, dass am 24. Februar 2022 die rus-
sische Armee die Ukraine angriff und bis in die Hauptstadt Kiew vorriicken wollte —
der Einmarsch wurde gestoppt, der Krieg dauert an. Eine weitere trauriger Wiederho-
lung von geschichtlichen Ereignissen stellt die Drohung mit Atomwaffen dar, sollte
die Ukraine nicht kapitulieren. Es wirkt, als ob wir uns als Gesellschaft von einer
Krise in die ndchste bewegen. VVon der Pandemie in den Ukraine-Konflikt und tber
allem schwebt die Klimakrise, die uns alle als globale Gemeinschaft betrifft. Mitge-
fangen, mitgehangen also. Geschichtliches Geschehen pragt die Gesellschaft, aktuelle
Geschehen beeinflussen das Verhalten von Individuen.

Die Aktualitat dieser Arbeit lasst sich weiters mit der Entstehungsgeschichte der
Existenzphilosophie begriinden. Denn auch unsere heutigen kollektiven Sinnsysteme
stehen vor einem moglichen Paradigmenwechsel. Diesmal sind sie nicht religioser
Natur, sondern beziehen sich auf die politisch und gesellschaftlich gewachsenen Sys-
teme, wie die Einigkeit der westlichen Staaten zur Demokratie und die daraus resul-
tierende Freiheit in Meinung und Rede sowie die der Gleichheit aller seiner Staats-
blrger. Wieviel dieser individuellen Freiheiten wurde durch die staatlichen Corona-
MalRnahmen verformt bzw. geschadigt? In welche Richtung bewegt sich die 6sterrei-
chische Politik, die Angst fir ein geeignetes Fihrungsinstrument fiir die Bevolkerung
in Krisenzeiten halt? ,,Als Antwort auf eine verscharft erfahrene Sinnfrage [...] wer-
den philosophische Haltungen aufgebaut, die als Ausgangspunkt ihrer veranderten
Weltdeutung und Handlungsanleitung eine Analyse der Existenzweisen des individu-
ellen menschlichen Lebens stellen® (Mohn, 2005, S. 341).

Diese Abhandlung mochte, dass sich fir den Leser/die Leserin neue
Perspektiven erdffnen, die ein differenzierteres Nachdenken uber vergangene und
aktuelle Situationen ermdglichen. Auch fur die psychotherapeutische Behandlung
erscheint mir dieser Ansatz hilfreich. Denn in der tdglichen Arbeit mit Menschen, die
Hilfe und Unterstiitzung bei Leiden oder Krankheit brauchen, stot man auch an die
eigenen menschlichen Grenzen. Beinhaltet jedoch das eigene Leben und Arbeiten fiir
sich selbst eine ,,SINNvolle® Antwort, dann kann aus zuvor empfundenen Grenzen

neue Erfahrungen und Erkenntnisse ziehen. Um es in den Worten von Yalom zu

12



sagen: Diese Denkanregungen konnen helfen, ein/e ,,existenziell sensible/r* Psycho-
therapeut/in zu werden bzw. GedankenanstdRe liefern, sich nach der Grundausbildung

zum/r Psychotherapeutin dorthin zu entwickeln (2010, S. 12).

Forschungsfrage und Leseleitfaden

Im folgenden Text werden die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Theorien von
Alfred Adler und Karl Jaspers einander gegenibergestellt. Dieser Vergleich erfolgt
anhand von fir die jeweiligen Gedankenkonstrukte immanenten Begriffen. Diese

werden in folgender, selbsterstellter Tabelle einander gegentibergestelit.

Adler Jaspers
Mensch/Individuum Mensch
Apperzeption Weltbild

Gott/Religion

Gott/Glaube

Gemeinschaftsgefiihl

Unbedingtheit/unbedingte Forde-

rung

Kontext

Auslegung des Seins

Erziehung allg.

Erziehung

Sinn des Lebens

Philosophische Lebensfiihrung

sub specie aeternitatis

Einheit der Menschheit

Lebensstil

Erscheinungshaftigkeit

Das Unbewusste

Das Umgreifende

Das Verstehen

Das Nichtwissen, das Verstehen

Tabelle 1: Gegenuberstellung der Begriffe




Doch warum der Bezug zur Behandlung der Dissozialen Personlichkeitsstérung? Der
Existenzialismus entstand zu einer Zeit, in der sich die Welt in einem groRen Wandel
befand, hin zu immer mehr Neuem und Unbekanntem, in allen Lebensbereichen. Das
Jahrzehnt, aus dem der Existenzialismus bzw. die Existenzphilosophie heraus ent-
stand, war gepragt von Krisen, wie die Weltwirtschaftskrise, die Wellen der Spani-
schen Grippe, die tGber Europa rollten, die allgegenwaértige Armut der unteren Schich-
ten —um ein paar zu nennen. Dieses von Grenzsituationen gepragte Leben von Jaspers
und Adler verlangte nach einer Antwort auf das Wozu. Was bedeutet Auf-der-Welt-
Sein? Sie versuchten zu verstehen, was unverstehbar scheint. Die Welt wurde als un-
sicherer Ort erlebt. Man beschaftigte sich mit der Verantwortung im Leben und damit,
ob und wie das Da-Sein selbst mitzugestalten und mit Sinn zu erfillen ist. Die Angst,
die bei Jaspers der Respekt der eigenen Existenz gegenuber ist, ist ein zentrales
Thema. So ist die Angst vor dem Da-Sein und In-der-Welt-Sein, weil nicht genug und
minderwertig, auch fur Personen mit der Diagnose der dissozialen Personlichkeitssto-
rung ebenfalls ein wesentlicher Punkt.

Jaspers und Adler versuchen beide auf ihre Weise sich mit den Fragen des Le-
bens und des dazugehdrigen Sinnes zu beschaftigen. Doch dies ist nicht angeboren,
es muss gelehrt werden durch Vorbilder. Patient/innen mit Personlichkeitsstérungen
im dissozialen Spektrum haben meist in der Kindheit Missbrauch oder Vernachléssi-
gung in einer der verschiedenen Formen erlebt und nicht viel Liebe und Gemein-
schaftsgefuhl erfahren. Dadurch wird die Welt von ihnen als gefahrlich und bose er-
lebt, und der bewusste Wunsch nach Gemeinschaft und die Vorstellung, wie diese
funktioniert, wurden verzerrt. So stellt sich die Frage, die schon F. Schultze-Maier
beschiftigte: ,,Was geschieht, wenn das Du nicht bereit ist fiir unser Gemeinschafts-
gefiihl, unser Entgegenkommen und unsere Liebe?* (Mackenthun, 2012, S. 104).

Nach der Erklarung und Verbindung der Begriffe soll am Ende dieser Arbeit
eine Moglichkeit gezeigt werden, wie durch das Zusammenfiihren der Gedankenkon-
strukte von Individualpsychologie und Existenzphilosophie nach Jaspers eine innere
Einstellung in dem/der Behandler/in kreiert werden kann. Welche diese/r dann durch

,Erziehung und ,,Vorleben“ in dem /der Patient/in anregen kann. Die ldee der

14



Heranziehung der Dissozialen Personlichkeitsstorung war auch deswegen spannend,
da die derzeitigen Symptome der westlichen Gesellschaft dem Weltbild von Dissozi-
alen Personlichkeitsstorungen éhneln. In Krisenzeiten neigt der menschliche Geist zu
Vereinfachungen und greift auf antithetisches Denken zurtick. Die Denkweise, die
diese Patient/innen an den Tag legen, scheint mir vergleichbar mit der gesellschaftli-
chen Stimmung derzeit. Verstehen wir diese Patient/innen, verstehen wir vielleicht
die Entwicklung unserer derzeitigen Gesellschaft. Eine Dissozial-akzentuierte Ge-

meinschaft, sozusagen.

Danksagung

Zu allererst mochte ich mich bei meinem Sohn bedanken, der mich seit Anbeginn des
Studiums der Psychotherapiewissenschaft immer angefeuert hat und auch manchmal
auf meine Zeit verzichten musste. Dann bedanke ich mich bei meinem Betreuer, Mar-
tin Jandl, fir dessen unendliche Geduld und die so nétige Unterstlitzung in der Bei-
strichsetzung. Ebenfalls bedanke ich mich bei Mag. Heichinger, der Betreuerin des
individualpsychologischen Teiles dieser Arbeit. Weiters bei meinem Mann, der eben-
falls viel Geduld bewies ob der Gedankenabwesenheit meinerseits. Und zu guter Letzt

auch ein bisschen bei mir selbst fiirs Durchhalten.

15



1. Allgemeine Begriffserklarungen
1.1 Existenzialismus/Existenzphilosophie

Die Existenzphilosophie bzw. der Existenzialismus ist eine europaisch-philosophi-
sche Stromung aus dem 20. Jahrhundert, welche in Deutschland erstmals im Jahr 1929
erwihnt wird. Sie entstand ,,vor dem [religions]geschichtlichen Hintergrund des Zu-
sammenbruchs umfassender kollektiver Sinnsysteme®™ (Mohn, 2005, S. 341). Diese
philosophische ldee befasst sich mit dem Wesen des individuellen, konkreten,
menschlichen Daseins, dem In-der-Welt-sein und auch mit den Grenzen des mensch-
lichen Wahrnehmens und Denkens im So-Sein. Es wird unterschieden zwischen der
menschlichen Existenz und der Existenz von Wesen und anderen Dingen, welche
sind, was sie sind. Der Mensch jedoch ist das, was er aus sich zu machen entschlossen
ist und besitzt dadurch die Freiheit, sich immer wieder entscheiden zu kénnen. Dies
birgt eine unendliche Verantwortung, die wiederum eine Angst auslost, die dem
menschlichen Dasein inne ist. Jedoch ist die Freiheit umgeben von der Welt, in der
der Mensch ist. So wird die Existenz als ambivalent erlebt. Die Lebensfiihrung nach
diesen Ideen sollte zu einem authentischeren Leben fiihren, eine gelebte Philosophie.
Der Literaturwissenschaftler R. Galle meint in seinem Buch Der Existenzialismus,
dass die ,,traditionsméchtige Vorstellung, dal eine dem Menschen bestimmende Na-
tur seinem Denken und Tun vorgelagert sein, aufgekiindigt™ und abgeldst wurde von
der These, ,,der Mensch konne sich gleichsam aus eigener Kraft erfinden® (2009, S.
7).

Die Entstehung von philosophischen Strémungen ist meist nicht nur mit der
zeitgenossischen Literatur verknupft, hier zum Beispiel in Arbeiten von Rainer M.
Rilke und auch in Teilen der Schriften von Franz Kafka (z.B. Der Prozel3), sondern
auch eng mit dem politischen Zeitgeschehen. So hat die Phdnomenologie nach E.
Husserl, die dem existenziellen Gedanken zugrunde liegt, vor und wahrend des 1.
Weltkrieges ihren Anfang. In Deutschland wurden die Gedanken Heideggers in den
Zwischenkriegsjahren bekannt. Dieser begann die Fragen — ,,Was bedeutet es fiir ein
Ding zu sein? [und] Was bedeutet es zu sagen, dass man selbst ist?* — zu stellen

(Bakewell, 2016, S. 15).

16



Ab den spaten 1920er Jahren unter der Erstarkung der Nationalsozialisten be-
ginnt die Geschichte der Existenzphilosophie bzw. des Existenzialismus. Es bilden
sich zwei &hnliche und doch unterschiedliche Stromungen in Europa. Der Existenzi-
alismus mit seinem Ausgangspunkt in Frankreich, zu dem Jean-Paul Sartre, Simone
de Beauvoir und Albert Camus zdhlen, und die deutsche Existenzphilosophie unter
anderem mit den Vertretern Martin Heidegger und Karl Jaspers. Der Begriff der
,,Existenz* selbst geht auf die klassischen Philosophen Séren Kierkegaard und Fried-
rich Nietzsche zurlick. Kierkegaard stellt bis dahin gultige philosophische Themen
und Systeme infrage und regt ein Denken an, dass sich mit den Problemen der
menschlichen Existenz auseinandersetzt. Nietzsche hinterfragt ebenfalls die klassi-
sche Philosophie sowie die christlichen Dogmen. Er vertritt den Standpunkt, dass der
Mensch durch seine Geschichte (auf allen Ebenen wie Kultur, Umwelt...) zu dem
wird, was er ist. Nietzsche halt kritisches Reflektieren flir notwendig, um eine vitale
und selbstbewusste Existenz zu fiihren. Beide ,,definieren die menschliche Existenz
als Vollzug von Entscheidungen, als Handeln und Selbstbehauptung und stellen die
Angst und die Herausforderung des Lebens in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen
(Bakewell, 2016, S. 35).

Den Begriff Existentialismus selbst verwendet ,als Eigenbezeichnung [...] le-
diglich [...] Jean Paul Sartre* (Mohn, 2005, S. 341). Jedoch sieht dieser selbst keine
Zeichen von Transzendenz in dieser Welt. Der Mensch ist dadurch frei, aber deshalb
absolut fiir sich und die Menschheit selbst verantwortlich. ,,Er ist verurteilt zu seiner
Freiheit™ (Bollnow, 1948, S. 237). Heidegger selbst wollte der Existenzphilosophie
nicht zugeordnet werden, da er in seinen Ideen eine eigene Ontologie sah. ,,Und wenn
Jaspers auch den Namen der Existenzphilosophie aufnahm, so war sie bei ihm doch
nur ein Glied in einem grofReren Ganzen, das (iber die Erhellung der Existenz zu einer
philosophischen Metaphysik hiniiberfiihrte (Bollnow, 1948, S. 232).

Jaspers versucht in seinem Werk, den Bezug zur Transzendenz herzustellen,
denn fir ihn sind wir umgeben vom Umgreifenden, das nur durch das Wahrnehmen
der eigenen Grenzen des Denkens annahernd beschreibbar gemacht werden kann.
Mohn sieht in der Entstehung des Existenzialismus sowohl ein ,,Produkt als auch eine

Reaktion auf die zunehmende Individualisierung und Pluralisierung von

17



Sinnangeboten® (2005, S. 342). Galle ortet in seiner Schrift, dass durch die ,,Heraus-
16sung aus traditionsgesittigten Verstrickungen und Bedingungsverhéltnissen* der
Mensch auf sich selbst zuriickgeworfen wird (2009, S. 7). Durch die Akzeptanz der
Freiheit kann der Mensch handelnd zu sich selbst finden und an Authentizitat gewin-
nen, in dem ,.er [sich] in der Geschichte situiert, in sie eingreift und sie in gewisser
Hinsicht auch macht® (Galle, 2009, S. 7).

Der Philosoph und Padagoge Otto Friedrich Bollnow konstatiert in seinem Es-
say Deutsche Existenzphilosophie und franzésischer Existenzialismus aus dem Jahr
1948, dass die Existenzphilosophie in der deutschen Gesellschaft wie eine Modeer-
scheinung wirkt, da er politisch losgeldst erscheint. Mitte der 1940er Jahre gilt je-
mand, der freie Liebe praktiziert und nachts zu Jazzmusik tanzt, als Existenzialist. Der
zugeschriebene Kleidungsstil ist bei Frauen eher burschikos in Hosen und mit weiten
Oberteilen, beim Mann ist es der schwarze Rollkragenpullover. Bollnow stellt jedoch
auch fest, dass ein tiefes Bedurfnis in der Gemeinschaft nach der Ergriindung und dem
Hinterfragen des Seins oder Daseins vorhanden war (nach dem Zweiten Weltkrieg).

Die deutschsprachigen Vertreter bleiben ob der Frage, ob es einen Gott oder
gottliches Wesen gibt, neutral. Jaspers geht davon aus, dass in der ,,Philosophie die
Notwendigkeit, liber die Existenz zu einer Metaphysik oder Religion hinauszugehen*
besteht (Bollnow, 1948, S. 240). In Frankreich spaltet sich die philosophische Stro-
mung in einen christlichen Zweig, mit Vertretern wie Louis Lavelle und Gabriel
Marcel. Demgegenuber steht der atheistische Denkzugang nach Sartre, an den zumeist
gedacht wird, wenn vom franzdsischen Existenzialismus gesprochen wird. Jaspers je-
doch sieht im franzdsischen Existenzialismus eine Versteifung, da Philosophieren
uber sich selbst hinausgehen muss, da sonst keine Transzendierung moglich ist.

Als Hohepunkt der Bewegung in Frankreich muss wohl der Vortag L Existenti-
alisme est un humanisme von Sartre am 18. Oktober 1945 in Paris gewertet werden.
Die Kirche setzt 1948 die Schriften von de Beauvoir und Sartre auf den Index der
verbotenen Biicher, denn Sartre geht davon aus, dass am Ende das Nichts bleibt. Der
Mensch muss die Verzweiflung dartiber akzeptieren, denn es gibt keine Mdglichkeit,
dieser zu entfliehen. Bollnow bescheinigt dieser Perspektive eine Verbindung zur po-

litischen Widerstandsbewegung des franzdésischen Volkes.

18



Existenzphilosophie oder Existenzialismus und deren dazugehtrige Vertre-
ter/innen unterscheiden sich vor allem in den zugrunde liegenden Weltanschauungen
und Lebenserfahrungen, auf denen sie aufgebaut werden. Es l&sst sich keine scharfe
Grenze ziehen zwischen vorangegangen und nachfolgenden philosophischen Denk-
ansétzen. So beeinflussten zum Beispiel Wilhelm Diltheys Hermeneutik und dessen
verstehende Psychologie den Existenzphilosophen Georg Misch in seiner Interpreta-
tion. Im Lauf der Zeit transformierte sich das ,,existenzialistische* Denken mit dem

sich anderndem Denken der Gesellschaft.

1.2 Individualpsychologie

Die Individualpsychologie wurde von Alfred Adler nach seinem Austritt aus der psy-
choanalytischen Vereinigung von S. Freud im Jahr 1911 gegriindet. ,,Adler verstand
die Individualpsychologie nicht als wissenschaftliche psychologische Schule, sondern
als Bewegung, die ein auRerwissenschaftliches Ziel verfolgt, ndmlich die Verbreitung
von Common Sense und Menschenkenntnis in einem mdglichst groRen Publikum®
(Mackenthun, 2012, S. 59). Fur Adler war es durchaus wichtig sich von der
Freud’schen Sichtweise auf den Menschen zu distanzieren. Er verstand den Menschen
nicht von seinen Trieben gegéngelt. Freud unterteilt das Seelenleben des Menschen in
drei Instanzen, in das ICH, welches als bewusster Teil das Uber-Ich und den triebbe-
stimmten Teil, das ES, unter Kontrolle halten muss. Adler hingegen sah den Men-
schen als ein im Kern gutes Wesen, das aus seinen Minderwertigkeiten, gefthlt oder
real, durch Kompensation zu entkommen versuchte. Der Autor G. Mackenthun
schreibt in seinem Buch Gemeinschaftsgefiihl, dass fiir ihn die ,,Individualpsychologie
das erste vollstdndige System der Menschenkenntnis [ist], das nicht nur die Bereiche
der individuellen Psyche, der Erziehung, der Schule, der Ehe und Familie, sondern
auch die der Neurosen, der Psychosen und des kriminellen Verhaltens umfasst* (2012,
S. 33).

Adlers frihe Theorie der Individualpsychologie l&sst sich anhand von flnf
Grundeinsichten aufschlisseln: Er sieht nicht in der Sexualitét die Triebfeder, sondern

in der Dynamik zwischen dem Gefuhl des Minderwertes und dessen Kompensation,

19



wobei der Mensch die Sicherung vor einer Minusposition sucht. Weiters geht Adler
davon aus, dass sich der Mensch aufgrund von Fiktionen seine Wirklichkeit bestatigt.
Drittens geht er von der subjektiven Wertung von Erlebnissen aus. ,,Nicht das, was
auf das Individuum einwirkt [...], sondern das, was es daraus macht, ist entscheidend
fiir das Verstidndnis der Personlichkeit” (Mackenthun, 2012, S. 47). Viertens ist die
Annahme der Zielgerichtetheit des Individuums mit dem Wunsch der Uberlegenheit,
welches auch als Geltungs- oder Machtstreben bezeichnet wird. Gleichzeitig erkennt
Adler aber an, dass dieser Wunsch nach Uberlegenheit unmoralisch ist. ,,Das heift,
Neurose ist (auch) ein moralisches Problem, genauer gesagt ein moralisches Versa-
gen“ (Mackenthun, 2012, S. 48). Diese Theorie verwirft er jedoch im Laufe seiner
Arbeit. Die entwickelten Symptome stehen immer im Zeichen des je eigenen Lebens-
stils. In den Jahren nach 1918 flhrte Adler den Begriff des Gemeinschaftsgefiihls ein,
der fortan nicht mehr aus der Theorie wegzudenken war.

Die Grundannahmen der Individualpsychologie bleiben nach dem Ableben Ad-
lers in ihrem Kern bestehen, jedoch veréndern sie sich durch die Jahrzehnte, z.B.
durch den sich wandelnden Zeitgeist nach dem 2. Weltkrieg, das Aufkommen neuer
Technologien und auch durch die Verdnderung der Arbeitswelt, dem Erstarken des
Feminismus und dem Wunsch nach Gleichberechtigung im Arbeits- und Beziehungs-
leben, ihre Wichtung und das Verstandnis der Bedeutung fir und in der Individualpsy-
chologie. Nach Adlers Tod und dem 2. Weltkrieg bilden sich zwei unterschiedliche
Zweige der Individualpsychologie heraus. Der amerikanisch-humanistische Zweig
bezieht Techniken anderer psychotherapeutische Schulen, z.B. der Verhaltens- und
Hypnotherapie oder der Psychoanalyse mit ein. Es werden u.a. Life-Style Fragebdgen
erstellt, um groRRere Stichproben einfacher untersuchen zu konnen. Dieser Zweigt eig-
net sich verschiedene verhaltenstherapeutische und psychoanalytische Techniken an.
Das Unbewusste ist in den USA weniger im Fokus der Psychotherapie, eher geht es
um das Erlernen von gesunderen und/oder passenderen Verhaltensweisen im Leben
der Patienten.

Der andere Zweig entwickelt sich im mitteleuropdischen Raum und wird der
Tiefenpsychologie zugeordnet. Die Weiterentwicklung im deutschsprachigen Raum

erfolgte durch neues Erarbeiten der Schriften Adlers durch verschiedene

20



Interpretatoren, wie z.B. A. Bruder-Bezzel in Geschichte der Individualpsychologie.
Wie bereits zu Adlers Zeiten bleibt die Verbindung zur Padagogik erhalten und findet
Einfluss in die Lehrer/innen- und Elternbildung. Der Name Individualpsychologie
umfasst sowohl die Betonung der Ganzheitlichkeit der Person, aber auch die Einma-
ligkeit der Personlichkeit in Verbindung mit der je eigenen Lebensgeschichte.

T. Stephenson gliedert in einem seiner Beitrage im Lehrband Psychoanalytische
Individualpsychologie in Theorie und Praxis die Entwicklung der Methode (in Oster-
reich) durch vier Generationen an lehrenden oder publizierenden GroRRen der jeweili-
gen Zeit. Die Weiterentwicklung lief von der Nachkriegsphase, in der enge Kontakte
mit der Psychoanalyse geknlpft wurden, Uber die verstérkte Institutionalisierung, hin
zur Strukturierung der Ausbildung, durch GréRen wie z.B. Erwin Ringel. In der vier-
ten Generation von individualpsychologischen Psychotherapeut/innen gewann der
Objekttheoretische Ansatz und die Theorien von Melanie Klein an Bedeutung. In
Deutschland entwickelte sich der Zweig der Individualpsychologie etwas anders, dort
blieb die Vielfalt der Ansétze bestehen sowie eine speziell kdrperorientierte Methode
nach Giinther Heisterkamp (Stephenson, 2011) . In Osterreich wird es mit dem Erlass
des Psychotherapiegesetzes im Jahr 1990 eminent, dass psychotherapeutische Schu-
len eine theoretische Basis vorweisen konnen, wie z.B. eine konsistente Theorie zur
Psychopathogenese. Weiters ist der Nachweis der Wirksamkeit der Methode zu er-
bringen und empirische Forschung zu betreiben. Anfang der 1990er Jahre fand die
Einfuhrung des tiefenpsychologischen Diagnosemanuals OPD statt, auch hier fanden
die Theorien der Individualpsychologie ihren Eingang. Erkenntnisse der Bindungs-
theorie, Sduglingsforschung, z.B. von D. Stern und auch die der Entwicklungspsycho-
logie lassen sich gut in die Individualpsychologie integrieren, da die Ansatze der Ideen
bereits beinhaltet sind (Stephenson, 2011). Mackenthun beschreibt das Werden der

Individualpsychologie wie folgt:

Von der Sozialmedizin und der mahnenden Aufforderung an den Staat, mehr fir
die Armen und Kranken zu tun, der zentralen Rolle der Arzte fiir die Volksge-
sundheit und Neurosenprophylaxe tber den Versuch, die Einheit der Neurosen
aus Organminderwertigkeiten abzuleiten und die Anpassung an die Freudsche
Trieblehre durch die Inauguration eine Aggressionstriebes bis hin zur Dialektik

21



des menschlichen Seelenlebens zwischen Minderwertigkeitsgefiihl und Macht-
bzw. Geltungsstreben mit dem Gemeinschaftsgefihl als korrigierendem Faktor
bzw. gelungener Synthese. (2012, S. 52)

1.3 Dissoziale Personlichkeitsstérung

Die Diagnose der dissozialen Personlichkeitsstérung hat sich aus den Diagnosen der
Soziopathie bzw. Psychopathie entwickelt. Sie darf nicht vor dem 18. Lebensjahr ge-
stellt werden, jedoch ist der Beginn oftmals schon vor dem 15. Lebensjahr erkennbar.
Wichtig ist ein Ausschluss der Differentialdiagnosen, wie z.B. Schizophrenie, emoti-
onal instabiler Personlichkeitsstorung oder einer manischen Episode. Im folgenden
Kapitel werden die ICD-10 Diagnosen F 60.2 bzw. der ICD-11 Kategorie der Person-
lichkeitsstorung mit Dissozialitat und auch die Definition des DMS V aufgefihrt.
Die im deutschen/europaischen Raum von 1992-2021 giltige Kodierung fur
psychische Erkrankungen war der ICD-10, der Vollstandigkeit halber wird auch diese
Kodierung noch angefuhrt in dieser Arbeit. Der ICD-10 bleibt als Standardwerk fir
die Diagnosekodierungen bestehen bis eine deutschsprachige Ausgabe des ICD-11
eingefihrt wird. Es finden sich zur Diagnosestellung fir die dissoziale Personlich-
keitsstorung mit der Codierung F60.2 folgende Kriterien:
A. Es mussen die allgemeinen Kriterien fur eine Personlichkeitsstorung erfillt
sein. Diese sind:

1. Die charakteristischen und dauerhaften inneren Erfahrungs- und Verhal-
tensmuster der Betroffenen weichen insgesamt deutlich von kulturell er-
warteten und akzeptierten VVorgaben ab. Diese Abweichung duf3ert sich in
mehr als einem der folgenden Bereiche:

e Kaognition
o Affektivitat
e Impulskontrolle und Bedurfnisbefriedigung

¢ Umgang und Handhabung der zwischenmenschlichen Beziehungen

22



Die Abweichung ist so ausgepragt, dass das daraus resultierende Verhalten
in vielen personlichen und sozialen Situationen unflexibel, unangepasst
oder auch auf andere Weise unzweckmafig ist

Personlicher Leidensdruck

Abweichung ist stabil und hat bereits in der Kindheit oder Adoleszenz be-
gonnen

Die Abweichung kann nicht durch die Folge einer anderen psychischen
Stoérung im Erwachsenenalter erklart werden.

Eine organische Erkrankung, Verletzung oder deutliche Funktionsstérung
des Gehirns missen als mdgliche Ursache fur die Abweichung ausge-

schlossen werden.

. Mindestens drei der folgenden Merkmale oder Verhaltensweisen missen vor-

liegen:

1.
2.

Herzloses unbeteiligt sein gegenuber den Gefiihlen anderer.

Deutliche und andauernde verantwortungslose Haltung Missachtung sozi-
aler Normen, Regeln und Verpflichtungen

Unféahigkeit zur Aufrechterhaltung dauerhafter Beziehungen, obwohl
keine Schwierigkeit besteht, sie einzugehen.

Sehr geringe Frustrationstoleranz und niedrige Schwelle flr aggressives,
einschlieBlich gewalttatiges Verhalten

Fehlendes Schuldbewusstsein oder Unféahigkeit, aus negativer Erfahrung,
insbesondere Bestrafung, zu lernen

Deutliche Neigung, andere zu beschuldigen oder plausible Rationalisierun-
gen anzubieten fir das Verhalten, durch welches die Betreffenden in einen

Konflikt mit der Gesellschaft geraten sind

,,LAndauernde Reizbarkeit und Verhaltensstorungen in der Kindheit und der Adoles-
zenz vervollstandigen das klinische Bild [...]* (WHO, 2016, S. 239-240). Diese Ka-
tegorie inkludiert die Begriffe der amoralischen, der antisozialen, der asozialen, der
psychopathischen und der soziopathischen Persénlichkeitsstorung. Abgeldst wurde
der ICD-10 am 1.1.2022 von dem von der WHO neu konzipierten ICD-11. Hier l0st

sich die stigmatisierende Bezeichnung der speziellen Personlichkeitsstérung auf, da

23



die Kriterien bezlglich der Zeitstabilitat der Erkrankungen gemal der neusten Stu-
dienlage nicht mehr sinnvoll erschienen (Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021).

Eine Personlichkeitsstorung beinhaltet meist auffallige Personlichkeitsmerk-
male und dadurch eine psycho-soziale Beeintrachtigung, welche es fur den/die Pati-
ent/in schwierig gestaltet, sich in der Gesellschaft zu integrieren und ein soziales Netz-
werk aus Familie und Freundinnen aufzubauen. Dadurch scheint die vormalige Diag-
nose der dissozialen Personlichkeitsstorung eine gesellschaftliche Diagnose zu sein,
da sie vor allem den Bereich des Soziallebens und den Stellenwert in der Gemein-
schaft beeinflusst. Der Ubergang zwischen gesund/normal und krankhaft/gestort ist
flieBend. Auch ist man davon abgekommen, den Beginn der Personlichkeitsstérung
im Kindes- oder Jugendalter zu suchen, sondern die Symptome miissen eine Zeitsta-
bilitdt von mindestens zwei Jahren haben.

Durch die hohe Komorbiditat zwischen den ehemaligen abgegrenzten Person-
lichkeitsstorungen erfolgt im ICD-11 eine dimensionale Einteilung. ,,Zur diagnosti-
schen Abklarung einer Personlichkeitsstorung werden zukunftig 1. diagnostisch-rele-
vante Funktionsbeeintrachtigungen geprift und 2. das AusmaR dieser Beeintréchti-
gungen bestimmt. Danach werden diese 3. Personlichkeitsmerkmalen zugeordnet*
(Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021, S. 32). Als Funktionsbeeintrachtigungen
gelten ein instabiles und inkohdrentes Selbstbild, welches mit einem fehlenden Iden-
titdtsgefiihl einhergeht. Die eigenen Schwachen und Stérken sind fur den/die Pati-
ent/in nicht oder schwer erkennbar. Es fehlen die Mentalisierungsfahigkeit und das
Interesse anderen Personen gegeniber. Es wird in Schweregraden unterteilt, welche
Lebensbereiche betroffen sind, diese sind z.B. der Bereich des Selbst, der Kognition
und der Beziehungen. In die Beurteilung des Schweregrads fallt auch hinein, wie
lange die Symptome bereits existieren, ob es bereits zu einer Chronifizierung kam,
dem subjektiven Leidensdruck des/r Patient/in und den vorhandenen Einschrankun-

gen im sozialen Umfeld.

1. Schweregrad: Eine leichte Beeintrachtigung in manchen Bereichen. Der/die

Patient/in schafft es manche Beziehungen auf langere Zeit zu halten.

24



2. Schweregrad: eine mittelgradige Beeintrachtigung, wobei es zahlreiche aber
nicht alle Personlichkeitsbereiche trifft. Manche stérker, andere weniger
stark.

3. Schweregrad: eine schwere Beeintrachtigung, wobei alle Lebensbereiche
betroffen sind. In dieser Starke spielt haufig Selbst- und/oder Fremdgefahr-

dung eine Rolle.

Die Personlichkeitsmerkmale basieren ,,auf dem Fiinf-Faktoren-Modell von Costa

und McCrae* (Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021). Diese sind:

1.

die negative Affektivitat, wobei der/die Patient/in eine Neigung zu unange-
messenen, negativen Emotionen hat, woraus ein grundsatzliches Misstrauen
resultieren kann.

Die Bindungslosigkeit oder Distanziertheit, die zum volligen sozialen Riick-
zug fuhren kann.

Die Dissozialitat, die sich dadurch zeigt, dass soziale Kontakte von Selbstbe-
zogenheit und Empathielosigkeit seitens des/r Patient/in gepragt sind.

Die Enthemmtheit, die sich mit impulsivem, risikofreudigem Verhalten zeigt,
jedoch auch geprégt ist durch Planlosigkeit und Verantwortungslosigkeit.

Die Zwanghaftigkeit, die einen rigiden, perfektionistischen Verhaltensstil

zeigt mit einem hohen Kontrollbedirfnis.

Im ICD-11 wird Dissozialitat bei Personlichkeitsstérung oder -problematik mit der

Codierung 6D 11.2 wie folgt beschrieben:

Das Kennmerkmal der Merkmalsdoméne Dissozialitat ist die Missachtung der
Rechte und Geflihle anderer, was sowohl Egozentrik als auch Mangel an Empa-
thie umfasst. Haufige Manifestationen von Dissozialitét, die bei einer bestimm-
ten Person zu einem bestimmten Zeitpunkt méglicherweise nicht alle vorhanden
sind, umfassen: Egozentrik (z.B. eigene Bedurfnisse, Wiinsche und Komfort
und nicht die anderer); und Mangel an Empathie (d.h. Gleichgltigkeit, ob die
eigenen Handlungen andere verletzten, was einschlie3en kann, dass man andere
tauscht, manipuliert und ausbeutet, gemein und korperlich aggressiv ist, gefiihl-
los auf das Leiden anderer reagiert und Rucksichtlosigkeit beim Erreichen der
eigenen Ziele). (Disse, 2022, S. 479)

25



Das DSM V wurde als fiinfte Auflage 2013 von der American Psychiatric Assoziation
herausgebracht und 2022 neu tberarbeitet. Im amerikanischen Raum stellt es das gan-
gigste Diagnosemanual dar. Die Diagnosekategorie Antisocial Personality Disorder
kann mit der ICD-10 Diagnose F 60.2. in etwa gleichgesetzt werden, wobei bei der
APD eine Stérung des Sozialverhaltens im Kindesalter vorhanden sein muss(te). Das
DSM nennt hier zwei Kategorien, die der Contuct disorder (CD) und die der Opposi-
tional defiant disorder (ODD).

Die ODD hat ihren Beginn typischerweise im Kindergarten- oder VVolksschulal-
ter und zeigt sich durch trotziges, ungehorsames Verhalten in einem Gberstarken Aus-
mal (Sie ist gleichzusetzen mit der ICD-10 Kodierung F91.3). Bei der Conduct dis-
order neigen die Kinder zu Aggressionen und Gewalt Menschen und Tieren gegen-
iiber, weiters findet sich delinquentes Verhalten. Es wird zwischen den ,,early-star-
tern“ (< 11a Beginn) und den ,,late-startern > 11a Beginn) unterschieden, diese nei-
gen dazu im Erwachsenenalter zu remittieren. Bei der ADP findet sich als Sympto-
matik unregelmaRiges Arbeiten, Delinquenz und korperliche Aggressivitat anderen
gegenuber. Als Risiko zahlen psychosoziale Faktoren, wie die Trennung der Eltern
und wechselnde Bezugspersonen, ein Elternteil der die Diagnose der APD hat, der
Beginn der CD vor dem 11. Lebensjahr und zusétzliche Komorbiditaten, wie z.B.
ADHS, welches die Wahrscheinlichkeit des Auftreten der Erkrankung stark erhéht.
Auch bestimmte neurostrukturelle oder -funktionale Eigenschaften, z.B. im Stresssys-
tem, konnen vulnerabel machen. Psychophysiologische Untersuchungen fanden her-
aus, dass Patienten mit APD ein autonomes Hypoarousal aufweisen, wenn sie negati-
ven Reizen ausgesetzt werden und Messung der Herzfrequenz und des Hautwider-
standes stattfanden. Dies zeigt ein geringeres Angsterleben, was wiederum ein héhe-
res Risiko fur Straftaten birgt, da keine Angst vor den Konsequenzen gefihlt wird.
Kommt es zur Komorbiditat mit ADHS, erlebt der/die Patient/in auch eine autonome
Hyporeagilibitat. Bei einer Komorbiditat wie z.B. Angstlichkeit konnte der/die Pati-
ent/in es als protektive Ressource nutzen lernen, da hier laut Studienlage die Angst
vor sozialen Abweichungen wahrgenommen wird.

Zu Zeiten von Adler und Jaspers existierte noch kein allgemeines Diagnosema-

nual, deshalb wurde fir diese Arbeit in den Schriften von Adler und Jaspers nach den

26



Bezeichnungen: Verbrecher, antisozial, Psychopathie oder psychopathisch, Soziopa-
thie bzw. soziopathisch, Abnormal, Kriminalitat gesucht.

Jaspers versuchte sich selbst im methodologischen Ordnen der Krankheitssymp-
tome und der Kategorienbildung in seinem Werk Allgemeine Psychopathologie, wel-
ches im Jahr 1913 in der 1. Auflage erschien. Bis zum Jahr 1946 erschien dies von
Jaspers Uberarbeitet weitere viermal. Es wurde bis 1959 sieben Mal neu aufgelegt,
allerding danach ohne weitere Ergdnzungen von Jaspers. Er hat dieses Werk auf den
Gegenséatzen Objektivitat und Subjektivitat aufgebaut. Es werden die Patient/innen
aus verschiedenen Perspektiven betrachtet, die sich dann in der Diagnosefindung er-
ganzen. Der erste Zugang erfolgt tber die Betrachtungsweise der Phdanomenologie,
welche subjektive Erscheinungen beschreibt. Diese beinhalten sowohl das Hineinver-
setzten in den/die Patient/in und die Stellungnahme des/r Erkranken selbst zu ihrer
Situation und dem Krankheitserleben. Weiters mit einer objektiven Methode aus der
Perspektive der Psychopathologie. Diese beinhaltet die Beschreibung der sinnlich er-
fassbaren Krankheitssymptome. Die verstandlichen Zusammenhange des Seelenle-
bens werden mit den Methoden der verstehenden Psychologie und die kausalen Zu-
sammenhange mit den Methoden der erklarenden Psychopathologie erfasst. Jaspers
betont immer wieder, wie wichtig es ist, dass der/die BehandlerIn im Kontakt mit
dem/der Patient/in nicht nur kausale oder verstehende Hypothesen erstellt, sondern
dass beide nebeneinander ihre Wertigkeit haben. Jede fir sich allein gelangt an ihre
Grenzen, gemeinsam ergeben sie jedoch ein vollstandiges Bild des/der Patient/in und
seiner/ihrer Leiden. Auch zu berticksichtigen seien das Milieu, dem der/die Patient/in
entstammt, denn nur im Kontext der Biographie kann man Einsicht in den Fall des/r
Patient/in gewinnen. Hierzu empfiehlt er eine ausfihrliche Sozialanamnese. Mit in
die Behandlung bezieht Jaspers auch die geschichtlichen Hintergriinde ein und unter-
scheidet zwischen Vererbung und, wie er es nennt, ,,Tradition*, heute wiirde man es
Erlerntes nennen. Er hinterfragt auch, wo und wann der/die Patient/in Spannungen mit
der Gemeinschaft hat(te) und ob eine Arbeitsfahigkeit besteht oder nicht. Das Ziel der
Untersuchung ist zu ,,einer vollstandigen Biographie des gesamten Menschen in see-

lischer, soziologischer, korperlicher Beziechung zu kommen* (Jaspers, 1973, S. 689).

27



Jaspers vertritt die These das der Geist nicht erkranken kann, sondern es das
Dasein ist, welches erkrankt. Dadurch ergdbe sich eine Krimmung, Verschiebung
oder Verzerrung der wahrgenommenen Realitit. Der Geist deutet dann die ,,abnormen
Seelenerscheinungen® (Jaspers, 1973, S. 609). Er unterscheidet bei der ,,abnormen
Seele* zwischen zwei asozialen Typen. Der erste wiinscht keine Verbindung zur Ge-
meinschaft, lebt in einer eigenen Welt und leidet nicht unter dem Einzelgéngertum.
Der zweite Typus hat Schwierigkeiten in sozialen Interaktionen und versucht diese zu
meiden, was bis zur volligen Isolation fuhren kann. Hier jedoch leidet der Mensch
darunter. Als gesonderten Typus erwéhnt er den antisozialen Menschen, der sich sei-
ner Meinung nach hauptsachlich unter Verbrechern findet und keinerlei Verpflichtung
sieht, sich an die Regeln der Gemeinschaft zu halten, und Strafe nicht flirchtet. Laut
Saner hat Jaspers durch das Werk Allgemeine Psychopathologie Neuerungen wie die
phanomenologische Psychopathologie, die verstehende Psychopathologie und die
Wichtigkeit des Kontextes der Biographie des Menschen in Bezug zu den auftreten-
den Symptomen in das Fach der Psychologie eingebracht. Es wurde dadurch der/die
Patient/in und deren Symptome auf neue Weise wahrgenommen.

Adler hatte ebenfalls einen fur seine Zeit neuen Ansatz in Bezug auf die Sicht
von Krankheiten und deren Entstehung in die damals noch junge Wissenschaft der
Psychologie eingebracht. In der Schrift Uber den nervosen Charakter beginnt er mit
der Entwicklung eines neuen Menschenbildes. Er beschéftigt sich mit den Erlebnissen
in der Kindheit, bringt diese in Zusammenhang mit (neurotischen) Symptomen im
Erwachsenenalter. Weiters geht Adler davon aus, dass der Mensch im Grunde seines
Wesens anderen positiv zugewandt ist und nach Gemeinschaft strebt. Dieses Streben
kann allerdings durch (Uber)Kompensationen ins pathologische verformt werden.
Adler war jedoch in seinen Definitionen &uf3erst schwammig. So versuchte sich sein

Zeitgenosse Wexberg in einer Definition von Neurose:

Ein neurotisches Symptom ist ein im Dienste der personlichen Zielsetzung ste-
hendes seelisches oder korperliches Verhalten, das durch die Fiktion der Un-
willkirlichkeit und der Krankhaftigkeit gekennzeichnet ist, und das in seiner
Auswirkung die teilweise oder vollkommene Nichterfillung einzelner oder
samtlicher Lebensaufgaben mit sich bringt. (1928, S. 215)

28



Somit werden hier die Neurosen deutlich von Personlichkeitsstorungen abgegrenzt.
Adler entwarf, um Gemeinsamkeiten zwischen Einzelfallen deutlicher zu machen,
eine Typologie, basierend auf dem jeweiligen Grad der Aktivitat und der Starke des
Gemeinschaftsgefiihls oder auch Grad der Kooperation. Er klassifiziert den herr-
schenden Typus, den nehmenden, den vermeidenden und den sozial-nutzlichen Ty-
pus. In der folgenden Grafik ist sichtbar, wie nach Adlers Meinung die Grade zuge-

ordnet werden.

Herrschender Grad der Aktivitat

Typus *

Sozial-nitzlicher
Typus

Starke des
Gemeinschaftsgefiihls

Vermeidender
Typus
Nehmender
Typus

Abbildung 1: Typologie nach Adler (Adler, Persdnlichkeitstheorie, Psychopathologie,
Psychotherapie (1913-1937), 2010)

In diesem Text wird jedoch nur auf den herrschenden Typus genauer eingegangen, da

es hier zu Ubereinstimmungen mit der Dissozialen Personlichkeitsstorung kommt.
Adler verortet in diesem Typus mangelndes Gemeinschaftsgefihl, jedoch die

starkste Aktivitdt ,,und zwar in Abstufungen je nach Art der Verbrechensneigung. Am

untersten Punkt der Aktivitatsskala etwa Betriiger und Taschendieb, am hdchsten

29



Punkt der Aktivitdtsskala der Morder™ (Adler, 2010, S. 562-563). Die ersten Anzei-
chen sieht Adler in der Kindheit, da in allen Beziehungen des Patienten/der Patientin
eine dominierende und herrschende Haltung angenommen wird. Dieser Typus handelt
unsozial, wenn ,,er mit einer Situation konfrontiert wird, die er [...] als Prifung emp-
findet, als Prifung seines gesellschaftlichen Wertes, als Beurteilung seiner gesell-
schaftlichen Ndutzlichkeit“ (Adler, 2019, S. 185-187, zitiert nach Ansbacher &
Ansbacher, 1982, S. 170). Fir Adler war es jedoch wichtig, dass man fir Verande-
rungen und Zuordnungen dieser Typologie offenblieb.

Der Vollstandigkeit wird hier auch kurz der Begriff der Kriminalitat besprochen,
da er haufig in Verbindung mit der Personlichkeitsstérung im dissozialen Spektrum
steht. Delinquenz in einer wie auch immer gearteten Form ist Teil der Symptomatik
sowohl im DSM als auch dem ICD. Der Begriff der Kriminalitat im juristisch-straf-
rechtlichem Sinne umfasst die Gesamtheit aller gegen geltendes Strafrecht versto-
Rende Straftaten (oesterreich.gv.at-Redaktion, 2023). Aus individualpsychologischer
Sicht bezeichnet er ein inkriminierendes Verhalten, dass von sozialen Normen ab-
weicht. Adler selbst sieht den Kriminellen seiner Zeit als Personlichkeit, die grofite
Unsicherheiten beziiglich seines Wertes filir die Gemeinschaft hat. Durch ,,abstrahier-
tes Vorgehen gegeniiber der Realitit* versucht er seinen Minderwert durch personli-
che Uberlegenheit zu kompensieren. Sie entsteht in der Kindheit durch ,.entweder
h&ufige Ablehnung oder Nichtbeachtung oder ibermaRige und unselbststandig ma-
chende Verwohnung aus der néchsten Umgebung besonders das mit korperlichen
und/oder sozialen Méngeln behaftete Kind“ (Schmidt, 1985, S. 245). Das Kind beno-
tigt Erwachsene, die mit ihm die Idee seiner Interpretation des Lebens besprechen und
ihn im Sinne des Gemeinschaftsgefiihles denken lehren. Geschieht dies nicht, so ent-
steht ein Lebensplan, der das irrtimliche Weltbild beinhaltet, sich im Feindesland zu
befinden mit andauernder Kampfbereitschaft. Diese Menschen verneinen die sozialen
Forderungen und fliehen vor den Lebensaufgaben, in der unbewussten Angst nicht zu
genugen.

Sie wenden laut Adler eine ,,private Logik® an. ,,Es ist nicht ,Vernunft‘, nicht
,common sense‘ in [dem] Bewegungsgesetz, das [man] sich gegeben hat, wohl aber,

was ich ,private Intelligenz‘ genannt habe. Wirde jemandem dies Leben tatsachlich

30



jeden Wert verweigern, konnte [man] nicht viel anders handeln“ (Adler, 2008b, S.
30). Sie handeln aus Eigennutz und haben ein tiberspanntes Streben nach Uberlegen-
heit, jedoch bei fehlendem Gemeinschaftsgefuhl und dem Mut, die sozialen Aufgaben
in der Gemeinschaft mit Selbstvertrauen zu erfillen. Wodurch sich das Gefiihl des
Ausgestolien-Seins einstellt. Das Gegentber wird nur als Gegner wahrgenommen, der
mit allen Mittel zu bekampfen ist, um die nétige Uberlegenheit herzustellen. Die Per-
son wird von der Idee beherrscht, sich nach ihrer privaten Logik nur das zu holen, was
ihr zusteht. Adler sieht bei Patient/innen, die nach kindlich-primitiver Logik handeln,
einen noch nicht reifen Menschen, der das Entwicklungsstadium des Alles-Oder-

Nichts-Prinzips nicht Gberwinden konnte.

31



2. Biographien
2.1 Alfred Adler

Die Biographie von Adler beruht auf der Lektire von Kluy (2019), Mackenthun
(2012), Rattner (1972) und Adlers Schriften selbst.

Alfred Adler wird am 7.2.1870 in Rudolfsheim, einem Vorort von Wien, als
zweites von sieben Kindern des jldischen Paares Pauline und Leopold Adler geboren.
In seiner Kindheit zieht die Familie oft von einem Stadtteil Wiens in einen anderen.
Adler, in jungen Jahren an Rachitis erkrankt, ist viel in den Gassen der Stadt unter-
wegs.

Die Zeit, in der er aufwéchst, ist gepragt von der steigenden Unzufriedenheit der
Bevolkerung aufgrund von Wohnungsnot und den daraus resultierenden unhygieni-
schen Bedingungen, die Krankheiten befordern. Osterreich-Ungarn ist eine Doppel-
monarchie, die allen seinen Birgern die gleichen Rechte zusichert, der VVolksgruppe
der Juden jedoch nur einen Bruchteil. Durch den steten Ausbau der Eisenbahnen ge-
winnt die Einzelperson an Mobilitat. Als 1881 in Russland Zar Alexander Il ermordet
wird, nimmt die Anzahl der orthodoxen Juden durch Zuwanderung in Wien stark zu.
In den Jahren von 1890 bis 1910 verdoppelt Wien seine Einwohnerzahlen fast von 1,4
auf 2,1 Millionen Menschen (Wien Geschichte Wiki, 2022).

In Jahr 1874 stirbt sein jungerer Bruder Rudolph, welcher neben Adler im Bett
schlaft. Diesem Ereignis wird der Anfang seines Interesses fiir Medizin und dem Men-
schen selbst zugeschrieben.

1888 schliel’it Adler seine Matura ab und beginnt danach ein Medizinstudium an
der Fakultat Wien, an der er 1895 promoviert. Im selben Jahr wird Karl Lueger, ein
hervorragender Redner, und den wachsenden Antisemitismus ausnutzender Dema-
goge, zum Burgermeister von Wien gewahlt.

1897 lernt Alfred seine Frau Raissa Adler, geb. Epstein kennen. Diese ent-
stammt einer wohlhabenden judisch-russischen Familie. Raissa gilt als Feministin und
politisch interessierte Person, die sich ihr Leben lang fiir ihre Vorstellung von Kom-

munismus engagierte. Die Heirat der Beiden erfolgt im selben Jahr und 1898 wird

32



ihre erste Tochter Valentina geboren. Es folgen drei weitere Kinder (geboren 1901,
1905, 1909) Alexandra, Cornelia und Kurt.

Nach einem kurzen unbezahlten Praktikum am AKH Wien wéhlt Adler als
Fachrichtung die Ophthalmologie und er6ffnet 1904 seine eigene Praxis in der Leo-
poldstadt. In diesem Jahr konvertiert Alfred Adler auch zum Protestantismus und lasst
sich und die 2 &ltesten Kinder taufen. Bereits 1898 erscheint sein kleines Blchlein
,Gesundheitsbuch fiir das Schneidergewerbe*, welches seinen Wunsch widerspiegelt
die Arbeitsbedingungen fir diese Zunft zu verbessern.

1903 wird Alfred Adler in die ,,Mittwochs-Gesellschaft“ von Sigmund Freud
aufgenommen. 1904 wird die Schrift ,,Der Arzt als Erzieher” verdffentlicht. Im Jahr
1907 folgt die ,,Studien iiber Organminderwertigkeit™. 1910 wird Adler zum Prési-
denten der Psychoanalytischen Vereinigung gewahlt. Aber 1911 kommt es zum Bruch
mit Freud und Adler griindet den ,,Verein fiir freie psychoanalytische Forschung®, den
er ab 1913 ,,Verein fiir Individualpsychologie* nennt. 1912 erscheint das Buch ,,Uber
den nervosen Charakter. Adler beginnt seine Theorie stark von der S. Freuds abzu-
grenzen und die die Unterschiede herauszuarbeiten.

1914 bricht der 1. Weltkrieg aus und Adler meldet sich freiwillig zum Militér-
dienst. In Wien werden in den darauffolgenden Monaten die Kriegsfolgen immer
spurbarer, es kommt zur Rationierung des Essens und viele Kinder streifen verwahr-
lost durch die StraRen. Alfred Adler halt seine ersten 6ffentlichen Seminare tber Er-
ziehungsfragen in Wien. Nach dem Kriegsende 1918 kommt es zu politisch unruhigen
Zeiten. Die spanische Grippe rollt immer wieder in Wellen zwischen 1918 und 1920
uber Europa und forderte viele Todesopfer.

1919 schreibt Adler die Texte ,,Bolschewismus und Seelenkunde® und ,,Die an-
dere Seite. Eine massenpsychologische Studie iiber die Schuld des Volkes* und
nimmt Stellung zur Politik seiner Zeit. In seinen Schriften spricht sich Adler fur Ver-
sbhnung aus. Im September 1919 wird der Friedensvertrag von Versailles unterschrie-
ben. Das Land Osterreich wird auf ein Dreizehntel seiner vorherigen GroRe verklei-
nert. Wien wird zur ,,Roten Hauptstadt unter dem sozialdemokratischen Biirgermeis-

ter J. Reumann. Der Startschuss fiir den Gemeinnitzigen Wohnbau fallt und im Jahr

33



1924 wird der Karl-Marx-Hof fertig gestellt. Der Einzug ist an eine Parteizugehorig-
keit gekniipft und somit erhalten die Sozialdemokraten regen Zulauf.

Alfred Adler richtet ab 1915 Erziehungsberatungsstellen ein und gibt 6ffentliche
Kurse uber Erziehung. (J. Tandler, ein Wiener Stadtrat bis 1934, griindet viele ver-
schiedene Soziale Einrichtungen, um Kinder und Jugendlichen zu helfen.) Von 1923
bis zu seinen Amerikareisen 1926 halt Adler VVorlesungen iber schwererziehbar Kin-
der am Padagogischen Institut der Stadt Wien.

Mit den Jahren entwickelt Adler seine Theorien weiter und festigt die Begriff-
lichkeiten. Bereits 1908 erwahnt er das Zartlichkeitsbedrfnis, das jedem Kind inne
ist und welches von den Bezugspersonen zum Gemeinschaftsgefihl gereift werden
sollte. Den Begriff selbst fiihrt Adler jedoch erst ab 1918 in seinen Theorien ein. 1926
benutz er zum ersten Mal den Begriff des Lebensstils, hier sind ,,nicht nur das Woher
und Warum, sondern auch das Wohin und Wozu tonangebend* (Kluy, 2019, S. 186).
Die Frageworter Wohin und Wozu spielen aber bereits in friiheren Jahren bei der The-
orieentwicklung eine grole Rolle.

Bereits 1914 werden einige Texte ins Englische Ubersetzt und ab Anfang der
1920 Jahre auch ins Franzoésische. Adler tourt durch Europa und halt VVortrége tber
die Individualpsychologie. Ab 1926 startet er seine Reisen nach Amerika und halt dort
im ganzen Land Vortrage. Im Friihling 1927 kehrt er nach Wien zuriick und schlief3t
seine drztliche Praxis in Wien und am Ende desselben Jahres erscheint der Band
»Menschenkenntnis“. 1928 erhélt Adler in New York einen Lehrauftrag und fihrt 6f-
fentliche Fallbesprechungen mit Publikum durch, wie bereits zuvor in Wien. Da Adler
in den USA erfolgreich ist, plant er ab 1929 seine Emigration. Da fir ihn personlicher
Austausch wichtiger ist als schriftstellerischer Anerkennung, hat er fiir seine Publika-
tionen Helfer/innen, die seine VVortrdge und Gedanken zu Papier bringen.

In Osterreich herrschen nach den Wahlen 1927 groRe politische Spannungen
und 1929 erfolgt der weltweite Bankencrash. Diese Kombination fiihrt dazu, dass es
1932/33 fast eine halbe Million Arbeitslose gibt. Im Mai 1932 kommentiert Alfred
Adler die politische Lage wie folgt: ,,The world is growing to be a great mess. Vienna,
the centre of good humour, is right to say: hopeless but not serious. So | am also”
(Kluy, 2019, S. 278).

34



1930 wird ihm zu seinem 60. Geburtstag die Ehrenburgerschaft der Stadt Wien
verliehen. Im Herbst 1933 emigriert er alleine ohne seine Familie, mit der er in brief-
lichem Kontakt steht, in die USA. Dort erdffnet er eine Praxis und Erziehungsbera-
tungsstelle in New York, weiters bekommt Adler ab 1932 einen Lehrstuhl am Long
Island College of Medicine.

Im Jahr 1933 setzt er sich in einem Essay mit der ,,Religion und Individualpsy-
chologie* auseinander, im selben Jahr erscheint auch ,,Der Sinn des Lebens* In die-
sem Lebensabschnitt entwickelt er die Idee von einer ,,sub specie aeternitatis®, einer
grolRen menschlichen Gemeinschaft, die zum Wohle der Gesamtheit handelt.

In Osterreich erstarkten die Nationalsozialisten nach einem Putsch im Sommer
1934.

Die letzten Jahre von Adler sind bestimmt von seiner regen Reisetatigkeit, sei-
nen Publikationen und Vortrdagen in ganz Europa und den Vereinigen Staaten. Im Jahr
1935 erkrankt Adler und muss sich mehrere Monate zur Rekonvaleszenz in der Co-
lumbia University Clinic aufhalten. Im Laufe des Jahres emigrieren auch Raissa, Ale-
xandra und Kurt in die USA. Cornelia folgt mit ihrem geschiedenem Mann H. Streng-
berg erst 1938. In Osterreich verkauft Adler seinen Besitz und erlasst, dass sich H.
Strengberg um die Abwicklung seiner Einkiinfte (Tantiemen, Honorare...) in Oster-
reich kiimmert.

Die alteste Tochter von Raissa und Alfred Adler lebt seit den friihen dreiliger
Jahren mit ihrem Gatten in Moskau. Das letzte Treffen findet im Sommer 1935 in
Stockholm statt. Valentina Adler wird im Lauf der Stalin-Herrschaft verhaftet, da ihr
als ,,Auslandskommunistin“ Trotzkismus und Verrat vorgeworfen wird. Valentina
Adler stirbt in den friihen 1940er Jahren in einem Lager in Kasachstan.

Alexandra und Kurt Adler bauen sich in den USA ein eigenes Leben auf. Erstere
hat einen Job an der Medical School of Harvard in Bosten und ihr Bruder beschlief3t
nach erfolgloser Jobsuche als promovierter Physiker ein Studium der Medizin in den
USA zu beginnen. Raissa Adler féllt das Eingewdhnen im neuen Heimatland schwe-
rer, da sie nur gebrochenes Englisch spricht. Im Frihling 1936 begleitet sie ihrem
Mann nach Grol3britannien zu einer von Ernan Forbes-Dennis, ein individualpsycho-

logischer Psychotherapeut, geplanten Lesereise. Weiter geht die Reise aufs

35



europaische Festland und von den Niederlanden mit dem Schiff zurlick nach Amerika.
Wieder in den USA angekommen folgen auch dort sofort VVortragsreisen, welche Ad-
ler durchs gesamte Land fuhren. In Berkley erdffnet er im Zuge dieser Reise eine
Sommerschule. Im Frihjahr 1937 queren Alfred und Raissa erneut den Atlantik flr
weite Vortragstouren. Adler kommt an seine korperlichen Grenzen, die sich durch
kardiale Symptome zeigen. Im Mai 1937 startet er in Aberdeen, Schottland seine Vor-
trage. Sein Arbeitspensum und seine Vortragstétigkeit waren so dicht getaktet, dass
seine Frau in Paris verbleibt. Alfred Adler erleidet bei seinem taglichen Spaziergang
am 28. Mai 1937 in Aberdeen einen Herzinfarkt.

Die Trauerfeier findet am 1.Juni 1937 in der Kapelle der Universitat of Aber-
deen statt. Es kondolieren zahlreiche Personen und auch in européischen und ameri-
kanischen Zeitungen werden Nachrufe gedruckt. Der Leichnam wird kremiert, jedoch

erfolgt erst 2011 die Uberstellung der Asche nach Wien.

2.2 Karl Jaspers

Die folgende Kurzbiographie des zweiten Proponenten dieser Magisteriumsarbeit ba-
siert auf den Werken von Salamun (2019), Saner (2014) und Jaspers Autobiographie.

Karl Jaspers wird am 23.2.1883 in Oldenburg als erster Sohn einer wohlhaben-
den Familie geboren. Schon als Kind leidet er an Atembeschwerden. Jaspers selbst
betont in seiner Philosophischen Autobiographie, dass ihn und seine zwei Geschwis-
ter die Erziehung in der Weltanschauung seiner Eltern geprégt habe. In der Schule
wird er von seinem Direktor auf den ,,Geist der Opposition, der seiner Familie eigen
[sei]* hingewiesen (Salamun, 2019, S. 2). Auch die Umgebung an der Nordsee, in der
Jaspers aufwuchs, sollte die Wahrnehmung seines Lebens pragen. Zeit seines Lebens

war er fasziniert davon.

Am Meer habe ich schon als Kind die Unendlichkeit unreflektiert erfahren. Seit-
dem ist mir das Meer wie der selbstverstandliche Hintergrund des Lebens Gber-
haupt. Das Meer ist die anschauliche Gegenwart des Unendlichen. Unendlich
die Wellen. Immer ist alles in Bewegung, nirgends das Feste und das Ganze in
der doch fiihlbaren unendlichen Ordnung. (Salamun, 2019, S. 2)

36



1901 schlieRt er das Abitur ab und zieht nach Freiburg, um ein Jurastudium zu begin-
nen. In dieser Zeit werden ihm auch ein chronisches Lungenemphysem (heute
COPD), eine dadurch beginnende Herzinsuffizienz und angegriffenen Nieren diag-
nostiziert. Diese Grunderkrankungen nétigen ihn zur lebenslangen korperlichen Scho-
nung.

In den darauffolgenden Jahren geht er zuerst nach Heidelberg und dann nach
Minchen, um sich dort ebenfalls fir Jura einzuschreiben, doch Vorlesungen besucht
er kaum. Stattdessen besucht er Vorlesungen in Philosophie und Kunstgeschichte.
Zwischen den Semestern muss er immer wieder auf Erholung in Kurzentren fahren,
so fasst er nach einem Aufenthalt in Maria-Sils den Entschluss, Medizin zu studieren.
1902/03 beginnt er in Berlin mit dem Studium, setzt es 1903 bis 1906 in Gottingen
fort und schliel3t es 1909 in Heidelberg ab. 1909 erfolgt die Approbation als Arzt.

1907 lernt er seine Frau Gertrud Jasper, geb. Mayer kennen. Die gebdirtige Jidin
ist gelernte Nervenpflegerin, holt 1905 ihr Abitur nach und beginnt ein Philosophie-
studium. 1910 heiraten die beiden.

Ebenfalls im Jahr 1907 absolviert Karl Jaspers ein Praktisches Jahr an der Ab-
teilung flr Psychiatrie und danach an der fur Neurologie an der Heidelberger Klinik.
Jaspers wird danach bis 1915 als VVolontérassistent (ohne Gehalt) mit bestimmten Ver-
gunstigungen (keine fixen Arbeitszeiten, Patientenfélle frei wahlbar, freier Zugang zu
Forschungs- und Diskussionsgruppen...) aufgrund seiner chronischen Erkrankung
eingestellt. Er bleibt an dieser Klinik bis 1915; zu seinen Kollegen z&hlen F. Nissl und
E. Kreaplin. Das Fach der Psychiatrie befindet sich in dieser Zeit in einer steten Wei-
terentwicklung. Theorien wurden aufgestellt und verworfen, verschiedene Strémun-
gen entstehen, z.B. die Psychoanalyse, und beeinflussten sich gegenseitig. Es findet
sich aber noch kein einheitliches wissenschaftliches System.

1908 trifft er auf verschiedene philosophische Zeitgenossen, wie z.B. E. Husserl,
dessen Phanomenologie findet Jaspers als Methode gelungen, jedoch liefert ihm die
Anwendung zu wenig Ergebnisse. Neben der Anstellung wird er Gerichtsgutachter
und Arzt fir Nerven- und Seelenleiden fur die studentische Krankenkasse.

Zwischen 1910 und 1913 verodffentlich Karl Jaspers seine ersten wissenschaftli-

chen Arbeiten, durch die er sich einen guten Ruf erwirbt. Im Jahr 1913 erscheint unter

37



der Mitarbeit von F. Springer die erste Auflage von ,,Allgemeine Psychopathologie®,
mit welcher Jaspers auch im selben Jahr habilitiert wird. In diesem Werk wendet Jas-
pers die Phdanomenologie im Bereich der Psychologie an und entwickelt diese weiter
in dem er eine methodologische Ordnung einer theoretischen vorzieht. ,,Er ordnet den
ganzen Stoff der Psychopathologie nach den Methoden des Erkennens* (Saner, 2014,
S. 75).

Ab 1913 widmet er einen Teil seiner Zeit dem Lesen von philosophischen Wer-
ken von u.a. Nietzsche, Schoppenhauer, Kierkegaard, Hegel... Er hatte schon in jun-
gen Jahren begonnen, philosophische Werke zu lesen, vor allem Spinoza, da ihm
durch seine angegriffene korperliche Konstitution vieles verwehrt bleibt und er somit
schon friih tiber die Sinnhaftigkeit des Daseins nachdenken muss. ,,Der Weg zur Phi-
losophie fuhrt nicht Gber das abstrakte Denken, sondern Uber das Erkennen der Rea-
litat: der Natur und des Menschen* (Saner, 2014, S. 31).

1916/17 wird ihm die Nachfolge von F. Nissl angeboten, die lehnt er jedoch
aufgrund seiner Erkrankung ab. Ende 1916 wird Jaspers zum auf3erordentlichen Pro-
fessor ernannt und versucht mit dem Psychiater H.W. Gruhle, ein psychologisches
Institut an der Universitat von Heidelberg aufzubauen; es misslingt.

1919 publiziert er eine seiner Vorlesungen unter dem Titel ,,Psychologie der
Weltanschauung®, in der Hoffnung, auch an anderen Universitaten in Deutschland
bekannt zu werden und eine Anstellung zu erhalten. Im Jahr darauf macht er die Be-
kanntschaft von M. Heidegger, mit dem ihn bis 1933 eine Freundschaft verbinden
soll.

1921 erhélt Karl Jaspers eine eigene Professur in Heidelberg und 1922 einen
Lehrstuhl fur Philosophie neben seinem Kritiker H. Rickert. Jaspers spricht sich fir
die Freiheit der Lehre aus, ohne politische Schranken und sto3t bei den meisten seiner
Kollegen, die eine deutsch-nationale Weltanschauung vertreten, auf Kritik. Seine ei-
gene Weiterbildung setzt er ebenfalls fort und besucht Vorlesungen und Seminare
uber Hegel, Kant, Schelling und Kierkegaard.

Im Jahr 1922 spricht er zum ersten Mal von einer Existenzanalyse, es folgt die
genaue Unterscheidung von Dasein und Existenz, danach nennt er es Existenzerhel-

lung, welche 1931 dann zur Existenzphilosophie wird. Bereits 1924 beginnt er den

38



dreiteiligen Band ,,Philosophie®, den er mit Hilfe seines Schwagers E. Mayer fertig-
stellt und 1931/32 veroffentlicht.

In Deutschland kommt es 1933 zu einem politischen Umsturz, die Nationalso-
zialisten ergreifen die Macht. Jaspers und seine Frau wollen es trotz WWarnungen von
verschiedenen Seiten nicht wahrhaben. Die Mischehe mit Gertrud wird vom Regime
gebilligt, da Jaspers weltweit bekannt ist und Ansehen geniel3t. Im Sommer 1935 ist
die Nazifizierung der Heidelberger Universitat abgeschlossen, Jaspers darf jedoch
weiter publizieren und an der Universitit lehren. Es erscheinen 1935 ,,Vernunft und
Existenz®, 1936 ,Nietzsche®*, 1937 ,,Descartes und 1938 , Existenzphilosophie®.
1937 wird er zwangsweise in den Ruhestand geschickt. Ab 1942 ist es ihm von den
Nationalsozialisten verboten, Schriften zu publizieren. Jaspers bemiht sich um eine
Anstellung in der Schweiz (Zirich) nach einem Vortrag 1936, doch er scheitert. Im
Jahr 1941 bietet sich fiir seine Frau und ihn die letzte Mdglichkeit zu Emigration, doch
das Regime lasst Gertud nicht ausreisen.

In den letzten Kriegsjahren schreibt das Ehepaar gemeinsam an verschiedenen
Biichern und Texten, wie die Neubearbeitung von ,,Allgemeine Psychopathologie*
oder ,,Grundsétze des Philosophierens® (1942/43). Seine Frau {iiberlebt den Krieg
durch ein Netzwerk von Freundinnen, die sie immer wieder bei sich verstecken.

Nach der Befreiung durch die Alliierten Anfang 1945 treibt Jaspers die Wieder-
eroffnung der Heidelberger Universitat voran. Fir Jaspers sollte eine Universitét ein
staatsfreier Raum sein mit einer demokratischen Verwaltung, die freies Lehren und
Lernen ermdglicht. Es wird von seinen Vorstellungen nur wenig verwirklicht.

Zwischen 1945 und 1947 hat er die erste Phase seiner politischen Schriften, z.B.
1946 ,,Die Schuldfrage®. Im Jahr 1945 griindet er die Zeitschrift ,,Die Wandlung* in
der viele namhafte Schriftsteller, wie T. Mann, A. Camus oder T.S. Elliot, Texte ver-
offentlichen. Diese besteht bis 1949.

1946 wird er zu der ersten Recontres Internationales als Redner nach Genf ein-
geladen. 1947 erfolgt eine erneute Neubearbeitung der ,,Allgemeinen Psychopatholo-
gie*“ und das Buch ,,Von der Wahrheit®. Jaspers erhilt ein Jobangebot aus Basel, wel-
ches er nach langem Uberlegen 1948 annimmt und in die Schweiz emigriert. Er halt

an der Universitat in Basel Vorlesungen bis 1969 und publiziert neben zahlreichen

39



Schriften auch tiber 20 Biicher. ,,Die Systematischen Schriften dieser spéten Jahre er-
offnen thematisch vor allem zwei neue Aspekte: eine moderne Geschichtsphilosophie
[...] und dann die intensive Durchdringung des religionsphilosophischen Denkens
(Saner, 2014, S. 58). Die Emigration in die Schweiz krankte so manchen ehemaligen
deutschen Kollegen. Seine Person und Texte werden immer wieder in Veroffentli-
chungen und Zeitungsartikeln angegriffen und Jasper erhélt Droh- und Schméhbriefe.
Far ihn ist das kaum nachvollziehbar, da er nie eine Person des 6ffentlichen Lebens
sein wollte. Seine Texte beinhalten in den spaten 1950er und 1960er Jahren vermehrt
Kritik an der deutschen Politik. So veroffentlich Jaspers im Jahr 1958 ,,Die Atom-
bombe und die Zukunft des Menschen* oder 1966 ,,Wohin treibt die Bundespolitik?.
Seine engsten Vertrauten in der Baseler Zeit waren nach dem Tod von seinem Schwa-
ger E. Mayer, Hannah Arendt und ihr Mann.

Im Jahr 1964 verzichtet er auf sein Wohnrecht in Heidelberg und bewirbt sich
1969 um die Baseler Biirgerrechte, die er gegen Bezahlung auch erhalt. Er beginnt
sein letztes Buch mit dem vorldufigen Titel ,,Vom unabhidngigen Denken®.

Ab ca. 1965 plagen ihn vermehrt koérperliche Erkrankungen, wie Parésthesien,
Anrthritis, Polyneuritis etc. und 1968 erleidet Jaspers die ersten Schlaganfalle. Am
23.2.1969 stirbt Karl Jaspers nach weiteren Schlaganfallen. Seine Urne wird in Basel

beigesetzt.

40



3. Begriffe im Vergleich

Was haben die Existenzphilosophie und die psychotherapeutische Methode der Indi-
vidualpsychologie gemeinsam? Oder anders: wie kénnten beide Theorien aneinander-
wachsen und ins Heute geholt werden?

Nach Bollnow ist die Existenzphilosophie auf dem Fundament der Angst und
Verzweiflung gebaut und umfasst ,,nur die eine Hilfte, eine notwendige Hélfte [...],
weil nur durch sie ein letzter unbedingter Grund gefunden wird, aber eben darum nur
die eine Halfte und niemals das Ganze der Philosophie (Bollnow, 1948, S. 242). Be-
zugnehmend auf die Gedanken von Bollnow: Erschien es deshalb so fruchtbar, sie in
den Kontext der individualpsychologischen Theorie zu stellen? Adler geht davon aus,
dass der Mensch nach oben strebt, dem Positiven zu. Bollnow schwebt bei seinem
Gedankengang zwar die Geborgenheit des in sich ruhenden Daseins vor, dem man
Stillstand attestieren kdnnte. Doch geht man davon aus, dass diese Ruhe zur Reflexion
und dem liebevollen Kennenlernen von sich selbst genutzt wird, dann erwéchst daraus
eine neue Maglichkeit sich weiterzuentwickeln. ,,Die Philosophie gibt nicht, sie kann
nur erwecken — sie kann dann erinnern, befestigen und bewahren helfen. Ein jeder
versteht in ihr, was er eigentlich schon wusste* (Jaspers, 1971, S. 41). Ahnlich verhalt
es sich auch mit der Psychotherapie. Der/die Psychotherapeut/in soll nicht Nicht-vor-
handenes in dem/r Patient/in einpflanzen. Man kann nur an den bereits vorhandenen
Lebenseinstellungen, Lebenspléanen und Personlichkeitsmerkmalen arbeiten. ,,Adler
hat als einer der Ersten verstanden und benannt, dass der Mensch infolge faktischer
oder empfundener Unzulénglichkeiten und durch eines Mangels an Selbstachtung die
Tendenz entwickelt durch Abwertung anderer sich selbst aufzuwerten* (Kluy, 2019,
S. 15). Durch das Erkennen der eigenen Wirksamkeit und dem Streben nach Trans-
zendenz riickt das Abwerten der Umgebung um sich selbst zu erhéhen in den Hinter-
grund, da andere Mdglichkeiten ersonnen werden.

Tabelle 1, die bereits in der Einleitung vorgestellt wurde und hier nochmals wie-
dergegeben wird, gibt eine Ubersicht, welche Begrifflichkeiten im Folgenden disku-
tiert werden. Da manche Begriffe nicht klar trennbar sind und es zu Uberscheidungen
kommt bzw. die Konstrukte sich gegenseitig bedingen, werden manche gemeinsam
abgehandelt.

41



Adler Jaspers

Mensch/Individuum Mensch

Apperzeption Weltbild
Gott/Religion Gott/Glaube

Gemeinschaftsgefihl

Unbedingtheit/unbedingte Forderung

Kontext

Auslegung des Seins

Erziehung allg.

Erziehung

Sinn des Lebens

Philosophische Lebensfiihrung

sub specie aeternitatis

Einheit der Menschheit

Lebensstil

Erscheinungshaftigkeit

Das Unbewusste

Das Umgreifende

Das Verstehen

Das Nichtwissen, das Verstehen

42




3.1 Gemeinschaftsgefuhl & die unbedingte Forderung

Jaspers spricht sich in seinem Buch Einfihrung in die Philosophie dafir aus, dass die
Philosophie fiir jeden zuginglich sein sollte. ,,Sie lebt in der Einmiitigkeit, die im
Grunde der Menschen alle mit allen verbinden kann* (1971, S. 15). Dieser Gedanke
des Alle-Verbindenden findet sich in der Theorie Adlers unter dem zentralen Begriff

des Gemeinschaftsgefiihls wieder. Der Biograph und Autor A. Kluy schreibt, dass

das Gemeinschaftsgefiihl [...] das Gegenteil von egozentrischer Neurose und
des Fiktionalismus [ist]. [...] Man fiihlt durch es, was man empfindet. Man emp-
findet durch es, dass man fuhlt. Dieses Denken ist unmittelbar. Daher kann es
nicht irren und nicht falsch sein. (Kluy, 2019, S. 178)

Eine andere Definition des Gemeinschaftsgefuhls im individualpsychologischen
Sinne durch E. Wexberg lautet wie folgt: ,,Die eigene Person gegeniiber der Sache
hintanzustellen, etwas fur die Gemeinschaft tun zu wollen, mit Leben, Kosmos und
Kunst verbunden zu sein, Verantwortung fiir sich selbst zu tibernehmen® (Kluy, 2019,
S. 183). Man konnte es zusammenfassen als Handeln in und mit Liebe den Anderen
gegeniber.

Adler selbst definiert den Begriff des Gemeinschaftsgefiihls nie exakt. Wird er
zu Beginn als Gegenspieler des Macht- und Geltungsstrebens verstanden, so wandelt
er sich zu einem weiteren Baustein in der Personlichkeit, ,,durch, [den] das Streben
nach Uberlegenheit verwirklicht oder der Lebensstil vom Individuum geformt wird*
(Ansbacher & Ansbacher, 1982, S. 141). Dieser Wunsch nach Gemeinschaft entwi-
ckelt sich laut Adler aus dem Zartlichkeitsbediirfnis eines Kindes, durch die Interak-
tion mit der Mutter oder Bezugsperson. Die Reaktionen der Bezugsperson sollten an
die Bedurfnisse des Kindes angepasst sein. Die Eltern oder Bezugspersonen eines
Kindes beeinflussen die zukiinftige Ausprégung, wie und in welcher Weise die soziale
Anpassung und Integration in die Gemeinschaft erfolgen kann und der Wunsch nach
sozialer Interaktion besteht. ,,Von der Mutter, die als erster Mitmensch an der Pforte
der Entwicklung des Gemeinschaftsgefiihls steht, gehen die ersten Impulse fir das
Kind aus, sich als Teil des Ganzen ins Leben einzufinden, den richtigen Kontakt zur
Mitwelt zu suchen (Adler, 2008b, S. 41).

43



Im Lauf des Lebens und Arbeitens von Adler verandern sich die Bedeutung und
Zuschreibungen zu dem Begriff des Gemeinschaftsgefihls. Ist er doch zu Beginn der
Theorie der Individualpsychologie stark an seinen Antagonisten, das Geltungsstreben,
gebunden, wird er spater zu einer Idee des guten Zusammenlebens von Individuen.
Ging Adler zu Beginn seiner Lehre davon aus, dass die Féhigkeit zu Gemeinschaft
angeboren ist, verstand er ab 1918 darunter eine ,,kognitive Fahigkeit, die durch Er-
zichung bewusst entwickelt werden miisse” (Mackenthun, 2012, S. 84).

Immer wieder wird dieser Begriff auch mit dem Gefiihl der Liebe gleichgesetzt.
Grol3en Einfluss hatte laut G. Mackenthun hier die amerikanische Kultur, welche eine
andere Interpretation von den Begriffen Gemeinschaft und Individuum hat. Adler
sieht das Gemeinschaftsgefiihl nun nicht mehr als Indikator fir geistige Gesundheit,
sondern ,,als Regulativ fiir ein individuelles und positiver gefasstes Uberlegenheits-
streben [welches sich zu] einem Streben nach persdnlicher Vollkommenheit transzen-
diert (Mackenthun, 2012, S. 69). Durch die Verbesserung des eigenen Selbst wird
die Gesellschaft positiv beeinflusst. Durch die ungenaue Definition ist viel Interpre-
tationsspielraum gegeben. Es gab Kritik, z.B. von Witte, Wiegland oder Bruder-Bez-
zel, an Adlers ldealvorstellungen und seinen zugrunde liegenden Wertannahmen. Die
Kritik betrifft unter anderem die Sicht auf die Frau, den Wert von Hierarchien und die
Denkweise des Kindes. Jedoch basieren diese Ideen auf dem damaligen Zeitgeist.

Der Tiefenpsychologe Rattner differenziert in den 80er Jahren des letzten Jahr-
hunderts zwischen einem groRen und einem kleinen Gemeinschaftsgefiihl. Das kleine
wird im Alltag gelebt und zeigt sich durch Mitmenschlichkeit, Hilfsbereitschaft aber
auch durch Humor und Selbstachtung. Das Grole, welches als Basis das kleine zu-
grunde hat, sieht als Ziel die Utopie Adlers von der ewigen Gemeinschaft, die in Har-
monie und Gleichheit lebt. Dieses kann nur durch (Selbst-)Reflexion und Weiterbil-
dung im Wissen erworben werden. Eine andere Weiterentwicklung der Theorie des
Gemeinschaftsgefihls, erfolgt durch T. Stephenson mit der Unterteilung in Stufen. In
seinem Text Individualpsychologische Entwicklungstheorie und Krankheitslehre be-
schreibt er die Entwicklung der verschiedenen Intersubjektivitatsstufen von der Kind-
heit bis ins Erwachsenenalter (siehe Abb. 2; Stephenson, 2011, S. 134).

44



sonen, z.B. Mutter und Saugling

Primdre Intersubjektivitat: die Beziehung und Verbundenheit zwischen zwei Per-

Sekundire Intersubjektivitit: die Verbindungen in einer ,,Dreiecks-Beziehung®,

z.B. Kind und die zwei Bezugspersonen

schaftsgruppe

Tertidre Intersubjektivitat: das Eingebunden fiihlen in eine Gruppe, z.B. Freund-

Quartarer Intersubjektivitat: das Geflihl der Verbundenheit mit verschiedenen Ein-

zelpersonen, Gruppen und der Menschheit

Quartare Intersubjektivitat

Tertidre Intersubjektivitat

Sekundare Intersubjektivitat

Primare Intersubjektivitat

In-Subjektivitat

@
O. O
o @) O O Menschheits-Wir*
Q o
O
O
O @) .Gruppen-Wir”
Q.0
ﬁ\ Trianguliertes Wir”
O"_'O : .Dyadisches Wir*

©

Abbildung 2: Wir Stufen (Stephenson, Individualpsychologische Entwicklungstheorie
und Krankheitslehre, 2011)

In dem Konstrukt der Intersubjektivitatsstufen wird sichtbar, dass die Idee von Adler

zutrifft, das Gemeinschaftsgefiihl gelehrt und gelernt werden muss. Die letzte Stufe,

des Menschheits-Wir, scheint der Idee von Jaspers ahnlich, wenn er von Handeln im

Sinne der Unbedingten Forderung spricht. Sie ndhert sich auch der Idee von Adlers

sub specie aeternitatis an, welche unten ausftuhrlicher behandelt wird.

45



An einer weiteren Interpretation des Gemeinschaftsgefihls im deutschsprachi-
gen Raum versuchte sich Karl Bald. Fiir ihn ist der Begriff ein Konglomerat ,,bei dem
soziologische, psychologische, ethische, religiése und wissenschaftliche Aspekte in-
einander flieBen (Bald , 2006, S. 74). Dadurch ergibt sich ein Wandel des Verstand-
nisses des Begriffs. Denn es ist stets der Versuch, das Gleichgewicht zwischen dem
Individuum und der Gemeinschaft zu finden. Konflikte mit anderen kdnnen nétig und
hilfreich sein unter anderem, um sich (vor negativen Beziehungen) zu schitzen.

Um an den Anfangsgedanken anzukniipfen: Kénnte man Jaspers Ansatz der
Existenzphilosophie, sie fiir alle verstandlich und somit zugénglich zu machen, als
anders aufgebaute lIdee des Wunsches nach Gemeinschaft sehen, also um Handeln im
Sinne des Gemeinschaftsgefuhls zu fordern? Jaspers pléadiert fir das Handeln mit

Liebe und im Wohle der Gemeinschaft.

Unbedingte Handlungen geschehen in der Liebe, im Kampf, im Ergreifen hoher
Aufgaben. Kennzeichen aber des Unbedingten ist, daR das Handeln begriindet
ist auf etwas, dem gegeniiber das Leben als Ganzes bedingt und nicht das Letzte
ist. In der Verwirklichung des Unbedingten wird das Dasein gleichsam zum Ma-
terial der Idee, der Liebe, der Treue. (1971, S. 42)

Das Unbedingte ist nicht einfaches So-Sein, sondern erfordert Reflexion. Es ist nicht
Nachweisbar und zeitlos. Jaspers stellt das Unbedingte, das fuir die Gemeinschaft han-
delt und manchmal einen hohen Einsatz, wie das eigene Leben, fordern kann, dem
Bedingten gegentiber, dass ,,zuerst und jederzeit und um jeden Preis im Dasein blei-
ben, leben will*“ (Jaspers, 1971, S. 42). Seinen Gedanken folgend kann man sich dem
Gehalt der unbedingten Forderung am besten ,,aus dem Gegensatz von Gut und Bose*
néhern (1971, S. 47-48). Als Bose gilt nach Jaspers, wenn man sein Leben nach den
eigenen Lusten und sinnlichen Antrieben richtet, jedoch das moralisch richtige Han-
deln nur unter Abwendung von Schaden am eigenen Leben und Sein anwendet, aber
auch der Wille zur Zerstoérung. ,,Im Falle eines Konflikts zwischen moralischer For-
derung und meinem Daseinsinteresse bin ich je nach GroRe dieses Interesses unein-
gestandener Weise vielleicht zu jeder Schandtat bereit™ (Jaspers, 1971, S. 47).
Jaspers definiert den Begriff der Unbedingten Forderung iber den Antagonisten

des Bedingten Handelns und des Gut-oder-Bose-Seins, also ein Entweder-Oder. Das

46



wirde heien, man kann entweder im Sinne der unbedingten Forderung handeln oder
nicht. Es stellt sich das Leben jedoch viel komplexer dar als schwarz oder weil3. Die
Ideen Adlers beinhalten jedoch ein Sowohl-Als-Auch. Denn woher weil man denn,
was das Beste fur die Gemeinschaft ist? Und wer wei das? Wo handelt man noch
,,moralisch® richtig und wo tlbertritt man die Grenze zum bedingten, egozentrischen
Handeln? Ist es immer verwerflich, so zu handeln, dass man sich selbst und das eigene
Leben schiitzt? Hier lasst Jaspers Theorie ebenfalls Spielraum fiir Uberlegungen.
Wiirde man jetzt die Idee der unbedingten Forderung um die Idee des Gemeinschafts-
gefiihl ergénzen, erhélt man zwei Pole (Bedingt, Unbedingt) mit einem richtungswei-
sendem Sinn — dem Gemeinschaftsgefihl.

Als Gemeinsamkeit von Gemeinschaftsgefiihl und unbedingter Forderung sticht
zu allererst hervor, dass beide Autoren, Adler und Jaspers, davon ausgehen, dass der
Mensch anderen zugewandt ist und das als anzunehmende Ausgangbasis, dieser
Wunsch auch in jedem Individuum vorhanden ist. Es ist im Menschen angelegt und
kann gereift werden, jedoch auch von den Lebenserfahrungen verschuttet, die der
Mensch macht. Bei Adler liegt die Aufgabe der Entfaltung in der Kindheit. Jaspers
meint jedoch, dass jeder jederzeit selbst fir sein Handeln verantwortlich ist und durch
reflektieren der eigenen Handlungen das Unbedingte in sich (wieder) finden kann. In
spateren Schiften ab 1933 beginnt Adler es jedoch &hnlich wie Jaspers zu sehen und
betont, dass es darauf ankommt, was der Menschen aus dem in ihm Angelegten (Ta-
lente, F&higkeiten...) macht. Somit zieht er den Menschen in die Verantwortung, sein
Handeln zu reflektieren und zu adaptieren im Sinne der Gemeinschaft.

Beide Ideen vereint, dass es im Umgang miteinander in Gruppen Ausgleich
braucht. Und da Adler und Jaspers davon ausgehen, dass die Fahigkeit, in Gemein-
schaft gut zu leben, erlernt werden muss, gibt es wahrscheinlich kulturelle Unter-
schiede, wie dieses Ziel erreicht werden kann. Gemeinsam jedoch scheint der mensch-
lichen Gemeinschaft der Wunsch nach gegenseitiger Verbundenheit, nach gegensei-
tigem Vertrauen, und damit dies moglich wird, braucht es eine Art Regulativ. Diese
Aufgabe erfullen sowohl die Idee des Gemeinschaftsgefuhls als auch die der unbe-

dingten Forderung.

47



Unterschiede finden sich in den verschiedenen Ansatzpunkten der Erfinder der
Gedankenkonstrukte. Adler wollte Leiden von psychisch Kranken lindern, Jaspers
stand fur die Weiterentwicklung des erwachsenen Menschen, der Verantwortung fir
sein Leben tbernehmen sollte. Das Gemeinschaftsgefiihl beeinflusst den Umgang mit
anderen Menschen, man entwickelt ein Gefiihl fir die Gemeinschaft. Das Konstrukt
der unbedingten Forderung betrifft den Umgang mit Situationen und Entscheidungen
des Lebens, diese haben wiederum Einfluss auf andere Personen. Man lernt also ein
Gefiihl fir Gemeinschaft. Zur Unterscheidung der ,Gefiihle fiir* und ,von‘ Gemein-
schaft kam auch Stephenson in seinem Text aus 2011. Er definiert das ,Gefiihl von*
»als kompetentes Gewahrwerden von Gemeinschaft® und das ,Gefiihl fiir® ,,als kom-
petentes Gestalten von Gemeinschaft® (Stephenson, 2011, S. 136). Der Pddagoge und
Psychologe Guggenbuehl sah zusétzlich die Selbsterhaltung des Menschen im Ge-
meinschaftsgefiihl inkludiert, da durch diesen Wunsch nach Selbsterhaltung auch das
Interesse an Gemeinschaft geweckt werden kann. Ist die Selbsterhaltung jedoch unre-
flektiert und bekommt egozentrische Zlige, richtet sie sich gegen die Gemeinschaft.
So stellt er die Frage, wer entscheidet, was richtig fur die Gesellschaft ist und somit
gegen sie gerichtet. Eine mogliche Antwort gibt Antoch, der anregt dariiber nachzu-
denken, ob sich die Beantwortung der Frage auf die ,allgemeinniitzliche Seite des
Lebens® stellt und ob sie auch im Blick in die Zukunft noch gilt (1981).

Wie kann man dieses Wissen des Gemeinschaftsgefiihls und der unbedingten
Forderung (in der Psychotherapie) anwenden? Die Beantwortung der Frage wirft ei-
nen zuerst auf sich selbst zuriick. Wie ist mein Gemeinschaftsgefiihl ausgeprégt? Wie
erlebe ich mein soziales Umfeld? Fuhle ich mich verbunden mit anderen? Durch die
Reflexion erarbeitet man sich eine eigene Idee dieser Konstrukte und verinnerlicht
diese. Das ermdglicht es, im Umgang und der Arbeit mit Patient/innen Probehandeln
und das Lernen am Modell anzubieten. ,,Die unbedingte Forderung tritt an mich heran
als die Forderung meines eigentlichen Seins an mein blofRes Dasein. Ich werde meiner
inne als dessen, was ich selbst bin, weil ich es sein soll* (Jaspers, 1971, S. 44). Nikelly
entwickelt, angelehnt an den amerikanischen Individualpsychologen Dreikurs, seine
Ansicht und kam zu der Meinung, dass ,,Gemeinschaftsgefiihl nicht gelehrt werden

[kann], sondern [sich] entfaltet durch die Aktivitat und Kommunikation zwischen dem

48



Klienten und dem Therapeuten® (Nikelly, 1978, S. 107). Seiner Meinung nach verhilft
die Psychotherapie im ,,Ubergang des Individuums vom Egoisten zum Altruisten‘
(Nikelly, 1978, S. 129). Jeder Einzelne verandert die Gemeinschaft durch seine Teil-
habe, darin liegt auch die Mdglichkeit der Weiterentwicklung der Gemeinschaft. So
meint auch Antoch, dass ,,die Haltung des Gemeinschaftsgefiihls [uns nicht] ver-
pflichtet zum passiven Zustimmen, sondern zum aktiven Zuhdren und nicht [...] zum
Schweigen, sondern zum Reden, zum offenen, kritischen, individuelle-schopferischen
Beitrag™ (1981, S. 96). Und ,,wird die Gemeinschaft bewuft, rationalisiert, organisiert
und geformt, so spricht man von Gesellschaft* (Jaspers, 1973, S. 595).

Der Begriff der Solidaritat findet sich sowohl in den Schriften von Adler als
auch bei Jaspers wieder, er wird hier nur kurz angefihrt. Das Gefuhl der Solidaritat
fir jemanden entspringt aus dem Gemeinschaftsgefuhl und der unbedingten Forde-
rung. Aus dem Gefuhl der Verbundenheit, dem Zusammenhalt und dem Wunsch fir
den oder die Andere Einzustehen. ,,Menschen haben zum Beispiel ihr Leben einge-
setzt im solidarischen Kampf fir ein gemeinsames Dasein in der Welt. Die Solidaritat
stand unbedingt vor dem fiir sie bedingten Leben* (Jaspers, 1971, S. 42). Das Solida-
ritatsgefuhl wird von C. Furtmuller, ein zeitgendssischer Individualpsychologe, in sei-
nem Aufsatz Psychoanalyse und Ethik erwahnt. Er sieht dieses Gefuihl als sozialen
Instinkt, wobei die Geflihle des Mitempfindens und der Freude, den egoistischen Be-

weggrinden Uberwiegen.

3.2 Das Umgreifende & das Unbewusste

Jaspers beschreibt das Umgreifende als ein alles Umgebendes. Nur wenn man sich
eines Gegenstandes bewusstwird, tritt dieser aus dem Umgreifendem heraus in die
Wahrnehmung. Fir das Subjekt kann das Umgreifende erst in Erscheinung treten,
wenn es zur Unterscheidung von Ich und Gegenstand kommt. ,,Das Umgreifende
bleibt fiir mein Bewusstsein dunkel* (Jaspers, 1971, S. 25). Auch das Unbewusste
bleibt fur das Bewusstsein dunkel, obwohl stets da und den Menschen und dessen

Denken und Handeln beeinflussend.

49



Der Begriff des Unbewussten wurde schon vor Freud verwendet, dieser pragt
ihn jedoch fir die Psychopathologie in tiefenpsychologischen Psychotherapierichtun-
gen. Er erstellte ein topographisches Modell, in welchem er strikt zwischen den ver-
schiedenen Schichten des Bewusstseins unterschied: dem Bewussten, dem Vorbe-
wussten und dem Unbewussten. Fur Freud ist das Unbewusste angeboren und er dif-
ferenziert weiter zwischen dem priméren, deskriptiven Unbewussten, welches Trieb-
anteile beinhaltet, die sich dem Bewussten indirekt durch Traume, Wiinsche, Bilder,
etc. prasentieren, und dem sekundaren, dynamischen Unbewussten, das Verdrangtes
und Inhalte des Vorbewussten in sich birgt, welche durch den ,,Zensor* an der Be-
wusstwerdung gehindert werden (Roth, 2019). In spéteren Jahren verbindet Freud das
Unbewusste mit dem Strukturmodell. Nach dieser Fusion ordnet er dem Es und dem
Uber-Ich die gréBeren unbewussten Anteile zu und dem Ich tberwiegend bewusste
Anteile des Denkens, aber es ist auch Tréger der unbewussten Verdrangung (Roth,
2019).

Freuds Theorien des Unbewussten wurden schon zu seinen Zeiten aufgegriffen,
hinterfragt und weiterentwickelt. So dachte Jung die Schichten des kollektiven und
des nie ins Bewusstsein-gelangbaren Unbewussten hinzu. Auch Adler sah das Unbe-
wusste in seiner Behandlungsmethodik auf seine eigene Weise, wobei es fir ihn stets
im Dienste des Lebensstils und der subjektiven Zielsetzung des Menschen steht
(Adler, 2008b). Jaspers unterscheidet in seinem Werk Allgemeine Psychopathologie
ebenfalls zwischen Bewusstsein und Unbewusstsein. Er definiert Bewusstsein als Be-
wusstes Erleben, bewusstes Wissen von Etwas und dem sich selbst Bewusstsein. Aber
um das Seelenleben zu begreifen, braucht es zusétzlich noch einen auRerbewussten
Unterbau, diese ist reintheoretisch. Hier unterscheidet er zwischen seelischen VVorgén-
gen, die zwar erlebt, aber nicht bemerkt wurden, und wirklich aullerbewussten, die
tatsachlich nicht erlebt wurden (Jaspers, 1973).

In den letzten Jahren hat die neurobiologische Forschung versucht, mittels Bild-
gebenden Methoden wie fMRT und PET Freuds Annahmen zu bestétigen, wie z.B.
durch die ,,Hanse-Neuropsychoanalyse-Studie —- HNPS* (Buchheim et al., 2012; Wis-
wede et al., 2014). Durch die Bildgebung konnte festgestellt werden, dass das Be-

wusstsein eher an den assoziativen Cortex cerebri, die GroBhirnrinde, gebunden ist.

50



Die Prozesse des Unbewussten laufen in subcortikalen Bereichen ab, tragen jedoch
zur Entstehung des Bewusstseins bei. So tragt auch die GroRBhirnrinde durch Verar-
beitung von sensorischen und motorischen Reizen einen Teil zum Unbewussten bei.
Als bewiesen gilt, dass das Unbewusste unser Bewusstsein starker beeinflusst als um-
gekehrt und das ohne analytisches Arbeiten mit einem/r Psychotherapeut/in keine Ein-
sicht in die ,,unbewussten Determinanten des Erlebens und Handelns* mdoglich ist
(Roth, 2019, S. 26).

Weiters scheint giiltig, dass das Unbewusste einen starken Einfluss hat auf die
Entwicklung der zugrunde liegenden psychischen Strukturen, was bedeutet das bei
pranatalen und frithkindlichen ,,psychoneuronalen Fehlentwicklungen® meist eine
Storung im Erleben als Erwachsener auftritt (Roth, 2019, S. 26). Auch belegt werden
konnte, dass ,,verdrangte Konflikte sich in verkleideter Weise auf der Ebene der Be-
wusstseinszustande in Form von Wiinschen, Trdumen, Fehlleistungen, Neurosen,
usw.“ zeigen konnen (Roth, 2019, S. 26).

Fur die Neurobiologie teilt sich das Unbewusste in zwei Prozessarten, jene die
sich in subkortikalen Bereichen und in nicht-assoziativen Regionen der Grof3hirnrinde
befinden, wie z.B. Reize die unsere Bewusstseinsschwelle nicht iberschreiten, weil
sie als nicht neu, stark negativ oder positiv empfunden werden, als dass der Aufmerk-
samkeitsfokus darauf gerichtet werden wirde. Als Zweites, die der kognitiven und
emotionalen Prozesse im S&uglings- und Kleinkindalter, bevor es zur vollstdndigen
Ausbildung des Langzeitgedédchtnisses kommt (infantile Amnesie). Erfahrungen und
Erinnerungen, die in der ersten 2-3 Lebensjahren gemacht werden, sind nicht erinner-
bar, da das Langzeitgedachtnis, genauer der Gyrus dentatus, welcher seinen Sitz im
Hippocampus hat, noch nicht vollstandig ausgereift ist. Aus neurobiologischer Sicht
lasst sich sagen, was in der psychotherapeutischen Praxis taglich Bestéatigung erfahrt,
dass sich der Zugang zum Unbewussten am besten (ber das Beobachten von para-
und non-verbaler Kommunikation, mit dem Einbezug von Kdrperhaltung, vegetativen
Reaktionen und dem Verhalten der Person bewerkstelligen lasst. Wichtig bei der Ein-
schatzung ist jedoch die sozio-kulturelle Pragung von dem/der Beobachter/in und
dem/der Beobachteten nicht zu vernachléssigen, denn es kdnnte sein, dass andere Kul-

turen Korperhaltungen oder einer Mimik eine andere Bedeutung zuschreiben als die

o1



eigne Kultur. Der eigene Eindruck gibt den Kontext der Wahrnehmung des Gegen-
ubers vor, deshalb werden in Psychotherapien nur Hypothesen erstellt.

In den Theorien von Adler wirkt es auf den ersten Blick, als sei in der Theorie
der Individualpsychologie das Unbewusste nicht vorhanden, denn Adler verstand das
Ich als Unteilbares, somit gab es fur ihn auch keine Trennung von Bewusstem und
Unbewusstem. Im Unterschied zu Freud sah Adler das Unbewusste nicht in Schichten
unterteilt, sondern flieRend, immer um die Sicherung des Ichs bemdiht. Er bezeichnet
es auch als Kunstgriff der Psyche. ,,Einer dieser Kunstgriffe ist die Verlegung des
Zieles oder eines Ersatzzieles ins Unbewusste* (Adler, 2010, S. 105). Die Theorie der
Individualpsychologie geht davon aus, dass Teile oder auch die ganze leitende Per-
sOnlichkeitsidee, bestehend unter anderem aus der tendenzidsen Apperzeption, der
leitenden Fiktion, dem Lebensstil oder -plan, nicht oder nur bruchstiickhaft bewusst
sind. Durch das Unbewusst-halten von Teilen des Zieles oder der Fiktion entsteht fur
das Individuum eine Motivation, das subjektive Ziel zu erreichen, auch bezeichnet als
Motivationslatenz (Pongratz, 1985).

Weiters spricht Adler von der Mdglichkeit, dass Bewusstes nicht verstanden
wird. Die Bedeutung von Szenen oder Handeln im eigenen Leben werden falschen
Kontexten zugeschrieben. Psychisch kranke Menschen nehmen die Umwelt oftmals
anders wahr und sehen dadurch irrefihrende Zusammenhange. Dieses Missverhaltnis
von Wissen und Verstehen nennt man Zusammenhangslatenz (Pongratz, 1985).

Unbewusstes kann aber auch als Unbedachtes gesehen werden, wobei man das
situative Nicht-Beachten auch als tendenzitse Unaufmerksamkeit bezeichnen kann.
Der Mensch richtet seine Aufmerksamkeit in Beziehungen oder Situationen auf flr
ihn Bedeutsames, beeinflusst von der tendenzidsen Apperzeption, und weild zwar das
fir ihn Unbedeutsame, aber bezieht es nicht in seine Uberlegungen uber die Person
oder Situation mit ein. Dies ist die Bedeutungslatenz (Pongratz, 1985).

In der Theorie der Individualpsychologie ist das Unbewusste ,,eine Modalitét
des psychischen Lebens, die von der zielstrebigen Einheit der Persdnlichkeit organi-
siert wird” (Pongratz, 1985, S. 472). Der/die Patient/in sucht im Bewussten wie im
Unbewussten nach Uberlegenheit. Tauchen hinderliche, nicht mit dem Handeln nach

dem Lebensstil vereinbare Anteile im Bewusstsein auf, wendet die Psyche den

52



Kunstgriff der VVerschiebung ins Unbewusste an. Anhand des Bewussten kann jedoch
ein Blick ins Unbewusste geworfen werden, denn ,,jede bewusste Manifestation der
Psyche weist uns demnach in gleicher Weise auf das unbewusste fiktive Endziel wie
die unbewusste Regung, sofern man sie richtig erfasst™ (Adler, 2010, S. 106).

Datler behandelt in seinem Artikel aus 1996 das Verhéltnis von Adler zum Un-
bewussten und versucht Ungereimtheiten aufzurdumen. In Freuds dynamischem Un-
bewussten wird davon ausgegangen, dass der Mensch Angst hat vor bestimmten Er-
lebnisinhalten und den dazu gehoérigen Gefiihlen. Die Abwehrmechanismen dienen
dazu, den Menschen davor zu schiitzen. Adler sieht es jedoch unter der Annahme,
dass der Mensch nach Sicherung strebt. Ahnlich ist hier, dass beide Theorien davon
ausgehen, dass es ein Ausweichen vor unerwiinschten Geftihlen ist. Adler scheint je-
doch nicht zu unterscheiden zwischen Verdrangtem, Abgewehrtem und Unbewuss-
tem, weil nicht wahr genommenen und deshalb nicht bedachten Erlebnisinhalten.
Diese konnten jederzeit in die Erinnerung geholt werden.

Adler spricht in seinen Texten wiederholt vom Unverstandenen und Unbegrif-
fenen, dies konnte ebenfalls ins Bewusstsein geholt werden. Das Unbegriffene &hnelt
dem Umgreifenden, denn auch das kann durch aktiven Zugang erschlossen werden.
Bei Adler scheint die Kompensation wichtiger als die Abwehr, denn er geht davon
aus, dass es in einer Psychotherapie darum geht, das Erleben zu Verandern und nicht
darum erlebte Gefuihle auszuschalten. Datler sieht eine kontrare Auslegung des Kon-
struktes des Unbewussten, denn teilweise knuipft Adler an die Theorien von Freuds
Unbewusstem an. Adler selbst befasst sich auch nicht mit Genauigkeit mit der kom-
plexen innerpsychischen Dynamik des Unbewussten. Er betont nur immer wieder die
Einheit des Individuums, das nach Sicherung strebt und seine Mangel kompensieren
mdchte. Es gibt nach Datler keine Abgrenzung oder Differenzierung zwischen den
Konzepten (Datler, 1996). Adler spricht bei der Behandlung der Neurose von der Be-
wusstmachung des neurotischen Systems, was jedoch auch als ein Aufdecken, d.h.
Aufmerksam-machen auf bereits Bekanntes oder auf nicht gesehene Zusammen-
hénge, gesehen werden kann.

Dem Unbewussten gegenibergestellt wird hier die Lehre vom Umgreifenden;

hierzu kreierte Jaspers den Begriff der Periechontologie. Fir ihn ist sie die Basis des

53



philosophischen Denkens, jedoch auch am schwierigsten zu verstehen. Der Beginn
von Philosophie ist der Gedanke, somit der Beginn des Denkens. Wobei der je eigene
Grundgedanke oder die subjektive Grundfrage am Anfang steht. Diese Grundgedan-
ken sind beeinflusst von den Erfahrungen ,,die jeder Mensch unausweichlich macht,
sofern er sich seiner selbst in der Welt bewuBt wird* (Saner, 2014, S. 84). Das Um-
greifende ist als gegeben zu sehen, denn es umhdillt alles und jeden ohne Eigenes Zu-
tun. Es ist der Blick auf das Seiende, unter dem man alles versteht ,,was in irgendeiner
Weise Gegenstand wird (Saner, 2014, S. 83). Der Weg zum Denken des Umgreifen-
den fiihrte Jaspers Uber seine Grundfrage: Was ist? Oder anders: Wie erscheint uns
das Sein? Jaspers ,,denkt hin zum Sein, [...] geleitet von der Frage, wie das Sein sich
uns zeigt™ (Saner, 2014, S. 85).

Das Seiende als Objekt steht dem Sein, welches das Subjekt ist, gegentiber. Das
Sein ist, dass das ,,alles zusammenhilt, allem zugrunde liegt, aus dem alles, was ist,
hervorgeht* (Saner, 2014, S. 83). Der Mensch kann immer nur einem Ausschnitt seine
Aufmerksamkeit zuwenden, dieser wird wahrgenommen durch die Unterscheidung
vom Umgebenden. Somit durch eine Spaltung von Subjekt und Objekt. Der Grund-
frage geht ein Grundgedanke nach dem Seiendem voraus und dem wiederum eine
Grunderfahrung, womit sich ein Kreis der Gedanken ergibt. Jaspers Philosophieren
liegt die Grunderfahrung des Erkennens zu Grunde, womit der Gedankengang zurtick
fihrt zum Begriff des Umgreifenden und den Mdglichkeiten des Wahrnehmens eben-
dieses. In der Beschreibung des Grundgedanken nach Jaspers finden wir die Idee von
Adlers Lebensleitlinie wieder, die wiederum Unbewusst gehalten wird. Um der GroRe
des Begriffs gerecht zu werden spricht Jaspers von den Weisen des Umgreifenden,

die sich fir ihn aus verschiedenen Teilen zusammensetzen.

54



Der Geist
Die Fantasie

\
Sich LA
selbst Weisen
Bewusst des Existenz
sein Umgreifenden

Dasein

Statte

der Bewusst
Erscheinung sein

Abbildung 3: Weisen des Umgreifenden (Jaspers, 1984)

Diese Teile bedingen einander, ohne Zusammenspiel kann das Gedankenkonstrukt

des Umgreifenden kaum gedacht werden. Jaspers sieht es ausfolgenden Teilen gebil-

det (Jaspers, 1984, S. 113-116):

1. Das Bewusstsein als Grundph&nomen der Spaltung von Subjekt und Objekt,

denn was nicht in der Spaltung ist, wird nicht wahrgenommen — als ob es nicht

da ware.

2. Der Ort an dem in Subjekt und Objekt gespalten wird, die Statte der Erschei-

nung, bezeichnet er als das Umgreifende. Dies ist aus zwei Perspektiven denk-

bar. Aus der des Subjektes wiirde es bedeuten, dass der Mensch das Sein mit

jeder maoglichen Seinsweise ist, somit das Dasein, der Geist, das Bewusstsein.

Aus der Perspektive des Objektes wére ebenjenes das Sein, somit die Welt. Es

stellt die Immanenz des Seins dar, ungeschlossen, schwebend. Jaspers meint,

wenn man diese Grenze von Subjektseite her Uberschreiten wirde, gelange

55



man zum Umgreifenden des Selbstsein, von der Objektseite her zum Umgrei-
fenden der Transzendenz.

Das Sich-Selbst-Bewusstsein unterteilt Jaspers in ein individuelles, welches
das lebendige Dasein, das nur der je Einzelne wahrnimmt, ist und in ein allge-
mein gultiges. Dieses wird als gegenstandlich wahrgenommen, es ist allge-
meingultig aber irrational und vom Menschen konstruiert. Es ist die Moglich-
keit des grenzenlos Umgreifendem. ,,Niemand besitzt es, wir alle haben daran
teil” (Jaspers, 1984, S. 113). Man konnte auch sagen Unbewusst, welches fur
Jaspers heif3t: ,,nicht [denkend auf Gegenstinde] gerichtet und seiner selbst
nicht bewusst™ (Jaspers, 1984, S. 113). Die Sprache und das Bewusstsein sind
flr Jaspers eng verbunden.

Das Dasein selbst, welches in sich geschlossen sein kann, aber auch unge-
schlossen, indem es sich auf anderes Dasein bezieht. Dasein, das ,,ist die Rea-
litat, in die alles treten muss, was fur uns real werden soll, sowie das Bewuf3t-
sein Uberhaupt die Stétte ist, in die alle treten muss, was gedacht werden soll*
(Jaspers, 1984, S. 114).

Der Geist, die Fantasie und wie der Mensch seine sinnerfiillte Welt gestaltet,
jedoch nicht die rationale Berechenbarkeit. Der Geist ist verbunden mit dem
Verstehen, welches spéter in diesem Text genauer behandelt wird. ,,Das Sub-
jekt des Geistes ist die Fantasie, diese schafft Bedeutung und macht Dinge
greifbarer durch Symbolik. ,,Das Subjekt des Geistes ist nicht das ,ich denke*
des Bewusstseins Uberhaupt, sondern das jeweils unvertretbare Individuum,
das sich in der personlichen Gestalt von einem unpersonlichen Objekt ergriffen
weil}* (Jaspers, 1984, S. 115). Das Objekt des Geistes ist das was im Schaffen
gefunden werden kann. Die beiden Teile zusammen nennt Jaspers auch Idee,
mit der Aufgabe, unendlich offen zu bleiben fiir Neues.

. Die Existenz, die sich wiederum aus den Teilen des Daseins im Leben, dem
Denken und dadurch Bewusstsein und der Fantasie des Geistes zusammen-
setzt, aber nicht aus ihnen erklart werden kann. Existenz alleine ist nicht fass-
bar, denn sie ist angewiesen auf die Weisen des Umgreifenden, als ,,ihr Me-
dium der Erscheinung* (Jaspers, 1984, S. 116).

56



Man sieht, dass sich hier die Begriffe verweben. Das Unbewusste nach Adler kdnnte
Teil der Theorie des Umgreifenden sein, denn auch hier spielt Unbedachtes eine grofie
Rolle. Und doch ist es da und kann ins Bewusstsein geholt werden.

Als Gemeinsamkeit von Unbewusstem und Umgreifendem kénnte man sagen,
dass jeder Mensch davon umgeben oder damit ausgefullt ist. Auch gemeinsam ist,
dass man immer nur einen kleinen Teil davon erhellen kann. Wie das Umgreifende ist
auch das Unbewusste unendlich groR, verortet wird es im Inneren des Menschen, am
ehesten mit Tiefe verstehbar. Das Umgreifende bezeichnet das unendlich-umgebende
im AufRen, welches am ehesten mit Breite, Hohe und Weite verstehbar wird. In beiden
Fallen kann nur be- und gewusst werden, was in den Aufmerksamkeitsfokus geruickt
und dadurch erhellt wird. Keines der beiden ist im Ganzen vorstellbar und kann nur
durch Metaphern und Symbole greifbar gemacht werden. Uberschreitet man die Gren-
zen des eigenen Denkens und beginnt eigene Handlungen und Gedankengénge zu hin-
terfragen, stoRt man an eine Grenze. Diese kann durch Reflexion und Arbeit an der
eigenen Wahrnehmung verschoben werden. Es dient dazu, um zu verstehen wozu man
selbst so und nicht anders handelt und denkt. Hilfreich kann hier eine Psychotherapie
sein, denn manches, dem keine Aufmerksamkeit geschenkt wird im eigenen Leben,
kann helfen, das eigene Denken und Handeln zu verstehen. Ahnlich verhélt es sich
beim Umgreifenden. Bei diesem beschaftigt der Mensch sich mit dem im AuReren
Seienden, er wird sich der Grenzen der Gegenstandlichkeit bewusst. Dadurch riickt
vorher ,,Ubersehenes* in das Zentrum der Aufmerksamkeit und wird wahrgenommen.

Jedoch heil3t bloRes Erkennen des Unbewussten oder Umgreifenden noch nicht,
dass es auch zu einer Erkenntnis kommt. Einer der Unterschiede liegt darin, dass die
Theorie des Unbewussten erdacht wurde, um Leiden zu erkennen und zu lindern und
die Beweggriinde hinter Wahrnehmungen und Handlungen des/der Patient/in zu er-
kennen und so dem/r Patient sichtbar zu machen. Die Grundidee der Theorie sollte
von dem/der Patient/in verstanden werden, um in der Psychotherapie Anwendung zu
finden. Denn sonst kdnnte der/die Patient/in die Dynamiken in seinem Seelenleben
nicht verstehen und keine neuen Erkenntnisse gewinnen. Das Unbewusste und die
Lebenserfahrungen beeinflussen sich wechselseitig, denn unser Unbewusstes wird ge-

pragt durch die Erfahrungen, die wir als Kind machen, und es pragt, wie wir neue

S7



Erfahrungen bewerten und in Erinnerung behalten, bzw. auch welche Emotionen wir
in Situationen empfinden. Anders verhdlt es sich bei der Theorie des Umgreifenden,
diese werden nicht zwingend benétigt, um sich selbst zu verstehen.

Naturlich kann man die Idee des Umgreifenden sicherlich auch in manchen Psy-
chotherapien heranziehen um die Reflexion des/der Patient/in auf eine Metaebene zu
heben. Durch Abstand zu den eigenen Gedanken und Wahrnehmungen wird Raum
fir neue Betrachtungsweisen geschaffen. Ob das alles Umgreifende gedacht oder
wahrgenommen wird, spielt in der alltdglichen Funktionsweise nur eine geringe Rolle.
Das Reflektieren der eigenen Grenzen kann neue Horizonte eréffnen, jedoch beein-
flusst es die Person nur in geringem Grade in ihrer alltdglichen Funktionsweise, wenn
es nicht gesucht wird. Das Unbewusste beeinflusst im negativen Fall Leben- und
Funktionsweise der Person im Alltag und in sozialen Situationen.

Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass das Umgebende fir alle gleich ist,
da wir alle von dhnlicher Umwelt (der Erde) umgeben sind, die Wahrnehmung davon
ist wiederum subjektiv. Man kann allerdings beginnen, aktiv Dinge wahrzunehmen
und somit den eigenen ,,Ausschnitt* zu vergrofiern. Durch aktives Wahrnehmen der
Objekte und dem Gewahrwerden des Umgebenden der Objekte sind dessen Grenzen
erfassbar. Durch Einnehmen von Beobachterpositionen sind die Grenzen des Umgrei-
fenden erfahrbar und erweiterbar. Dadurch ist es mdglich, sich nach Transzendenz zu
Strecken und zu subjektiv neuen Wahrnehmungen und Erkenntnissen zu kommen.
Beim Unbewussten findet diese Aktivitat bereits vor dem eigenen Gewahrwerden
statt, denn es erfolgt eine Verschiebung oder Verdrangung von nicht ,,erwiinschten®
oder schiadigenden Erinnerungen aktiv in das ,,Unbewusste*, denn die Wahrnehmung
nimmt im Dienste der Sicherung des Ich durch tendenzitse Apperzeption nur das

wahr, was ,,passt”. Diese List dient dem Schutz der Stabilitat des Ichs.

3.3 Weltbild und Apperzeption

Der Begriff der Apperzeption basiert auf dem Anfang des 20. Jahrhunderts geltendem
dichotomen Wahrnehmungskonzept, das zwischen duf3erer Wahrnehmung, der
Perzeption, und der inneren Wahrnehmung, der Apperzeption unterschied. Der Ter-

minus selbst geht unter anderem auf die Philosophen Gottfried W. Leibniz und

58



Wilhelm Wundt zurtick. Beide beschreiben die Apperzeption als bewussten Prozess,
bei dem aktiv Teile des im AuReren, in der Welt Wahrgenommenem aufgenommen
und kognitiv verarbeitet werden. Jedoch behielten sie die Idee des Dualismus von in-
nerer und dullerer Wahrnehmung bei. Bei E. Husserl ist die Apperzeption ,,das dem
subjektiven BewulBtsein sich présentierende ,Erscheinende‘ schlechthin® (Titze,
1985, S. 33).

Husserl schafft mit seiner Sichtweise die VVoraussetzung fiir die Definition der
Apperzeption nach Adler. Im Sinne Adlers ist Apperzeption mit dem subjektiven Be-
wegungsgesetz und Lebensstil des jeweiligen Menschen verknupft. Es ist die Art und
Weise, wie der Mensch sich selbst und die AuBenwelt wahrnimmt. Die tendenzigse
Apperzeption beschreibt zielgerichtetes Verhalten, das sich in den ersten Lebensjah-
ren aushildet. Unter dieser Sichtweise werden Eindriicke und Situationen mit einem
bestimmten, subjektiven Aufmerksamkeitsfokus wahrgenommen. Der eigene Blick-
winkel wird durch gleiche oder ahnliche Erfahrungen bestétigt, auch die abgespei-
cherten Erinnerungen unterliegen dieser Zensur. Der Mensch behalt nur, was seine
Sicht bestérkt. Adler entwickelt den Begriff des Apperzeptionsschemas; dies ist ein
vereinheitlichter Begriff fur samtliche Kognitionen, die der Mensch in der Friihphase
seiner Entwicklung gebildet hat. Dieses Schema widerspiegelt die je eigene Auffas-
sung der Wirklichkeit, die das Kind erfahren hat. Die Bildung der Prototypen des Le-
bensstils erfolgt bis zum 5. Lebensjahr nach dem Selektionsprinzip, denn es werden
nur apperzipierte Aspekte des Umweltgeschehens wahrgenommen. Diese stimmen
immer mit der im Vorhinein selbst gebildeten Meinung tiberein. ,,Diesen Gesetzen
gehorchen nun mehr durch das ganze Leben hindurch das Interesse, das Flhlen, die
Affekte, das Denken und das Handeln* (Adler, 2009, S. 300).

Dieses Schema folgt einer privaten Logik, die in der kindlichen Lebenswelt ent-
standen ist. Meist ist sie nicht {ibereinstimmend mit der ,,wirklichen* Logik und kann
durch Reflexion transparent gemacht werden. Die private Logik des Kindes ist oft
antithetisch und neigt dazu, alles in Gegensétzen aufzuteilen und nach dem Alles-
oder-Nicht-Prinzip zu bewerten. Diese antithetische Grundhaltung benennt auch Jas-
pers in der ldee des Begriffes des Weltbildes, in der der Mensch aufgespannt wird

zwischen dem Wunsch nach Harmonie und dem Nihilismus des Seins (Saner, 2014).

59



Diese mangelnde Sachlichkeit und Egozentrik entsprechen dem Wesen des Kindes,
ob seiner fehlenden Lebenserfahrungen. Die Apperzeptionsschemata kénnen sich im
Lauf des weiteren Lebens wandeln; durch gelerntes Wissen und korrigierende Erfah-
rungen kdnnen bestehende Apperzeptionsweisen verandert oder ganz verworfen wer-
den. Sie werden somit stetig korrigiert und angepasst, wie auch das Weltbild nach
Jaspers stets korrekturbedurftig bleiben soll, um eine philosophische Grundhaltung
im Leben zu erreichen.

Jaspers sieht die Welt in verschiedene Ebenen in Stufenfolge aufgereiht. Diese
Ebenen kénnen in aufsteigender Folge nicht ohne einander bestehen. So kann es z.B.
Materie geben ohne Leben, jedoch kein Leben ohne Materie. Um in die Welt des
Geistes zu gelangen, muss eine Welt der Seele gegeben sein. Die Welt der Seele be-
inhaltet z.B. die Gefiihle, die ein Mensch hat und im besten Fall wahrnimmt. Um sie
in der Metaebene reflektieren zu kdnnen, muss er sich seiner Geflihle bewusst sein.
Somit kann seine Welt der Seele ohne Welt des Geistes auskommen, jedoch umge-
kehrt bedingt die Welt des Geistes die der Seele.

Welt des
Geistes
Welt der '
Seele
Welt des
wird vorausgesetzt Lebens
A
pysikalische N
Welt

Abbildung 4: Stufen der Welt (Jaspers, 1971)

wird vorausgesetzt

kann ohne bestehen

wird vorausgesetz]

kann ohne bestehen

kann ohne bestehen

60



In den Theorien Jaspers ist die Welt nicht gegenstandlich, denn der Mensch ist immer
in ihr. ,,Die Welt ist ungeschlossen. Sie ist nicht aus sich selbst erklédrbar, sondern aus
ihr wird eines aus dem anderen ins Unendliche erklart™ (Jaspers, 1971, S. 60). Er
zeichnet die Realitét als ein Konstrukt aus den Erfahrungen, die der Mensch macht —
vergleichbar den Gedankengangen Adlers. Diese Realitat wird in unterschiedlichen
Situationen, wie der alltaglichen Welt, der Arbeitswelt, der zwischenmenschlichen
Welt ge- und erlebt. , Jedes Weltbild ist ein Ausschnitt aus der Welt* (Jaspers, 1971,
S. 59). Dieses erlebte Wissen wurde und wird von Wissenschaften erklért, worauf
dann auf diesen Erkenntnissen erneut aufgebaut werden kann.

Das erarbeitete und erlebte Wissen scheint sich fr Jaspers im Begriff des Welt-
bildes zu verdichten. ,,Das Weltbild soll die Gesamtheit des in sich zusammenhéngen-
den Wissens umfassen® (Jaspers, 1971, S. 58). Es sollte dadurch das ,,Weltganze im
Weltbild vor Augen treten®, jedoch immer mit der Pramisse, dass es unvollstindig
und korrekturbedurftig sei (1971, S. 58). In den Theorien der Individualpsychologie
findet sich hier eine Gemeinsamkeit zur Apperzeption und dem Lebensstil, aber auch
zur Causa finalis. Alle sollten immer wieder hinterfragt werden und sind somit eben-
falls korrekturbedirftig. ,,Weltbilder sind immer partikulare Erkenntniswelten, die
falschlich zum Weltsein iiberhaupt verabsolutiert werden* (Jaspers, 1971, S. 59).

Der Verzicht auf ein absolutes Welthild ist fur Jaspers VVoraussetzung fir philo-
sophisches Seinsinnewerden. Die Erscheinungshaftigkeit des Daseins ist nur trans-
zendierend einsehbar und fuhrt zu einem verdnderten Seinsbewusstsein im Ganzen.
Man geht Gber die eigenen bestehenden Gedankenkonstrukte hinaus. Fir Jaspers ist
die Realitat der Welt, in der das verschwindende Dasein eingebettet ist, aufgespannt
zwischen Gott und der Existenz. Durch Askese und Meditation wurde bereits in ver-
schiedenen Kulturkreisen versucht, die Grenze der ,,bewussten® Welt zu tiberschrei-
ten, um ganz im Seienden anzukommen. Im Alltag jedoch wirkt die Welt, als sei sie
absolut. Der Mensch wiirde die Welt gerne als Seinsharmonie erblicken, jedoch wird
diese von beklagenswerten Lebenserfahrungen immer wieder gestort. Aufgespannt
zwischen der Seinsharmonie und dem Nihilismus der Erfahrungen sagt der menschli-
che Trotz: ,,alles ist Unsinn® (Jaspers, 1971, S. 63). Es vereinfacht scheinbar, in An-

tithesen zu denken. ,,Unbefangene Wahrhaftigkeit mufl sowohl die Seinsharmonie wie

61



die nihilistische Zerrissenheit in ihrer Unwahrheit durchschauen® (Jaspers, 1971, S.
63).

Jaspers plédiert fir ein Offen-bleiben fir Veranderungen im eigenen Wahrneh-
men und Denken durch Ereignisse im Leben oder eigene Taten. Das heil3t auch offen
bleiben in der eignen Wahrnehmung und Veranderungen zulassen kénnen. In der Psy-
chotherapie kennt man den Begriff des Veradnderungswillens, dieser ist notwendig,
um die Arbeit in der Psychotherapie durchzuhalten. Das Apperzeptionsschema bildet
die Grundlage des Lebensstils, dem man auch den Begriff des Weltbildes nach Jaspers
zugrunde legen konnte. Aus dem Weltbild leitet sich der Lebensstil ab. Alle Erfah-
rungen, die der Mensch macht, und alles Wissen, das ihm zu eigen ist und wird, bilden
das Weltbild aber auch die Apperzeptionsschemata. Beeinflusst wird dies alles auch
von der Erscheinungshaftigkeit der Welt und des Lebensstils. Oder ist es umgekehrt?
Oder ist es ein Kreis, in dem das eine das andere bedingt und beeinflusst? ,,Den Cha-
rakter der Realitat der Welt kdnnen wir grundsétzlich aussprechen als die Erschei-
nungshaftigkeit des Daseins® (Jaspers, 1971, S. 61).

Das Weltbild wird geformt durch die Erscheinungshaftigkeit, jedoch kann eine
Veranderung oder Aktualisierung des Weltbildes den Fokus der Aufmerksamkeit um-
lenken, womit Sachverhalte oder Handlungen verandert erscheinen. Es scheint eine
wechselwirkende Beeinflussung zu sein, wie auch beim Lebensstil und der tendenzi-
Osen Apperzeption.

Die antithetische Grundhaltung dem Leben, Mensch und Erfahrungen gegen-
uber findet sich auch teilweise in den Verhaltens- und Denkweisen von Personen mit
der dissozialen Personlichkeitsstérung. Die Welt wird als bedrohlich und bdse erlebt.
(Wie dies sinnvoll in der Behandlung der dissozialen Personlichkeitsstérung einge-
bracht werden kann, findet sich im Abschnitt Uber diese Erkrankung.) Im Vergleich
zur Apperzeption, die nur die Wahrnehmung der Welt behandelt, erscheint Jaspers
Begriff des Weltbildes mehr zu umfassen. Jaspers gliedert das Weltbild zum besseren
Verstandnis nochmals in Einheiten. Um es nochmal kurz zusammenzufassen, l1asst
sich sagen, dass beiden Ideen antithetisches Denken zugrunde liegt, welches sich
durch offen bleiben fiir Korrekturen und Verdnderungen daran, aufgeldst werden

kann. Antithesen beengen den Spielraum sowohl im Fihlen als auch im Denken und

62



Handeln. Verbindet man die Idee der Stufen des Weltbildes nach Jaspers mit der ten-
denzidsen Apperzeption, ist es moglich, in kleinen Schritten in der Psychotherapie
voranzugehen. Man beginnt mit dem aktiven Wahrnehmen der physikalischen Welt
und arbeitet sich langsam nach oben. Das Wahrnehmen von Sonnenstrahlen auf der
Haut ist einfacher als gleich mit dem Wahrnehmen der eigenen Emotionen zu starten.
Durch das Unterteilen in Stufen féllt es dem/der Patient/in leichter, Erkenntnisse zu

erlangen.

3.4 Der Mensch und die Sicht auf den Menschen

Was ist der Mensch und was unterscheidet ihn von anderen Lebewesen? Eine Frage,
die kaum kurz zu beantworten ist. Denn ein Mensch im Ganzen ist schwer zu erfassen.
Er ist nach der individualpsychologischen Theorie individual, abgeleitet von der la-
teinischen Bedeutung des Wortes ,,individuus®, welches ,,ungetrennt bleibend* be-
deutet, unteilbar in seinem Ganzen, bestehend aus Korper, Geist und Seele. Verschie-
dene Wissenschaften geben Antwort auf die Frage nach dem Wesen des Menschen
aus der jeweiligen empirischen Betrachtungsweise und fokussiert auf ihre Teilberei-
che. Fir ein/e Physiologen/in ist er ein System, in dem unterschiedliche chemische
Prozesse ablaufen, der/die Psychologe/in und Psychotherapeuten/in heben die kogni-
tiven oder emotionalen Prozesse in das Zentrum der Betrachtung. In der Biologie oder
Soziologie wird der Mensch als Teil aller Lebewesen oder der menschlichen Gemein-
schaft gesehen.

Fur Jaspers ist der Mensch sowohl ein Naturwesen (das Korperliche) als auch
ein Kulturwesen, das die Gemeinschaft bendtigt, um z.B. Sprache, Traditionen usw.
zu lernen. ,,Unser Lernen, Ubernehmen, Nachahmen, unsere Erziehung und unser Mi-
lieu macht uns seelisch liberhaupt erst zu Menschen® (Jaspers, 1973, S. 595). Er defi-
niert den Menschen auch dartiber, dass er die Frage nach dem (eigenem) Sein stellt.
Adler erlebt den Mensch einzigartig und als (noch) unwissend und leicht zu verftihren,
er strebt seiner Ideal-Wunsch-Vorstellung entgegen. Erkennbar ist dies in Marchen
und Legenden und diese Sehnsucht findet sich auch im religiosen Glauben wieder.

Dreikurs meint, dass Adler ,,den Menschen als fre1 Handelnden, der in der Lage ist,

63



fiir sich zu entscheiden®, sieht. ,,[Man] wisse, dass jeder sich verdndern kann, wenn

[man] auch nicht wissen kann, ob er sich verdndern will*“ (1978, S. 237). Doch be-

schreibt das den Menschen ausreichend?

Jaspers vertritt die These, dass der Mensch nie als Ganzes erfassbar sei, denn
wenn man es versucht ,,zeigt sich [immer] wieder als bald die Partikularitit des Ent-
wurfs, soweit er wahr ist* (1973, S. 628). Die Erfassung des Menschen kann fir ihn
nur mit philosophischen Methoden geschehen, da es ein ,,Erhellungsproze unserer
selbst™ ist (1973, S. 628). Die Nicht-Fassbarkeit des Menschen hat jedoch im Positi-
ven zur Folge, dass Wissenschaften wie Medizin oder Psychologie stetig an ihre Gren-
zen stol3en und dadurch danach streben, weiter zu forschen, um erneut Neues zu ent-
decken. Jaspers meint jedoch, dass sich durch das Erhellen eines Teiles wieder 1000
neue Teile und mannigfache neue Zusammenhange zeigen, die es zu erfassen und zu
verstehen gilt. Der Mensch kann seiner Meinung nach allenfalls mit den Weisen des
Umgreifenden versucht verstanden zu werden, wenn man davon ausgeht, dass der
Mensch selbst das Umgreifende ist:

1. Der Mensch kann Dasein sein. Er ist lebendig in einer lebendigen Welt. ,,Das Da-
sein des Menschen hat die Erflllung in seiner Erscheinung dadurch, daR die fol-
genden Weisen [Bewul3tsein und Geist] in es eintreten, von ihm getragen oder in
seinen Dienst gezwungen werden* (1973, S. 635).

2. Der Mensch kann Bewusstsein sein, dann ist er das Umgreifende durch den alle
Gegenstandliche wahrgenommen wird.

3. Der Mensch kann Geist sein, wodurch das von ihm Gedachte in neue Zusammen-

hénge gesetzt und Neues daraus hervorgebracht werden kann.

Jedoch unabhéngig davon oder als Grundannahme gesehen, ist der Mensch Existenz.
Das ist der Ursprung, aus dem er lebt, der Gber alles Empirische hinaus geht und nur
durch die philosophische Erhellung sichtbar gemacht werden kann. Die Existenz wird
laut Jaspers dadurch spurbar, dass der Mensch ins Unbedingte eingebettet ist, die Ver-
bundenheit mit der Menschheitsgeschichte spurt und die Unsterblichkeit, in der Idee
des Geborgen-seins in der Ewigkeit, aber auch das Ungeniigen an sich selbst funhit,
nicht zufrieden ist und nach mehr strebt. Es treibt den Menschen an, sich zu verandern.

Man tragt selbst die Verantwortung, wie diese Veranderung aussieht.

64



Man kann diese Idee der Existenz auch mit dem Minderwert nach Adler verglei-
chen. Weiters bemerkt Jaspers, dass der Mensch das Gefiihl der ,,Unzuverlédssigkeit
des Weltseins* spiirt, welchem er zu entgehen versucht durch Sicherungen. Die Un-
zuverlassigkeiten entstehen durch eine sich stetig verandernde Welt der duReren Um-
stdnde, wie Natur- oder Menschengemachte Verénderungen. ,,Die Bedrohung drangt
ihn sich zu sichern. Naturbeherrschung und menschliche Gemeinschaft sollen das Da-
sein garantieren® (Jaspers, 1971, S. 19).

Doch wie wird der Mensch zum Mensch? Wie findet er sich selbst? ,,Denn Men-
schen sind, was sie sind, nicht einfach durch Geburt [...] und Erziehung, sondern
durch die Freiheit des je Einzelnen auf dem Grunde seines Sichgegebenseins‘
(Jaspers, 1977, S. 18). Der Mensch findet sich in der Ambivalenz, Kontrolle haben zu
wollen, um sich zu sichern, und gleichzeitig die Freiheit zu haben, aus der schopferi-
sche, kreative Dinge erst entstehen kénnen. Der Mensch ist sich selbst gegeben und
erlebt sich doch erst in der Interaktion mit anderen Menschen als Mensch. Er ist durch
die kulturelle und globale Geschichte mit anderen verbunden und daraus erwéchst die
Idee seines Mensch-Seins. ,,Die Wirklichkeit der Welt ist nicht zu iiberspringen*
(Jaspers, 1977, S. 18).

Jaspers betrachtet auch das Verstehen des Menschen, &hnlich wie die Weisen
des Umgreifenden, aus verschiedenen Blickwinkeln. Der Mensch entwickelt sich
durch andere zu sich selbst. Durch die Weisen des Umgreifenden zeigt sich ,,die Of-
fenheit des Mensch sein, welche zugleich seine Unvollendbarkeit ist* (1973, S. 635).
Diese Prozesshaftigkeit des Menschenlebens stellt auch Adler in seinen Schriften dar.
Immer wieder gibt es Neues (in sich selbst) zu entdecken und zu reflektieren, wenn
man dafiir offen bleibt. Bereits das kleine Kind reagiert auf die AulRenwelt mit der
ihm je eigenen schopferischen Kraft und strebt vom Negativen ins Positive, will sich
weiterentwickeln, um empfundene und reale Minderwertigkeiten zu kompensieren.
,Da jede seelische Ausdrucksform von unten nach oben, von einer Minussituation
nach einer Plussituation sich bewegt, kann man auch jede seelische Ausdrucksbewe-
gung als Wunscherfiillung ansprechen* (Adler, 2008b, S. 142). Er nennt dies die Le-
bensbewegung. Diese ,,zielt wie jede andere seelische Bewegung auf das Kommende,

da auch sie sich im Strome zum Ziel der Vollendung bewegt* (Adler, 2008b, S. 142).

65



Er sieht die Selbstreflexion als guten Weg, wie der Mensch zu einem glicklichen Da-
sein gelangen kann. Auch bei Jaspers findet sich die Idee der Lebensbewegung des
Menschen. ,,Menschsein ist Menschwerden® (1971, S. 57), es ist ein Auf-dem-Weg-
Sein, ein dauerhaft unvollendeter Prozess, dessen Bewegung auf eine telelogische
Idee zugeht, ahnlich der Causa Finalis nach Adler. Obwohl gegen eine Kategorisie-
rung, unterteilt Adler die Menschen in Neurotiker und Gesunde. Doch was ist fir Ad-

ler gesund? Fir ihn ist

vom soziologischen Standpunkt aus [...] der Normale ein Individuum, das in
der Gesellschaft lebt, und dessen Lebensweise so angepalit ist, dal} sein Werk
der Gesellschaft einen gewissen Vorteil bietet, ob er es will oder nicht. Vom
psychologischen Standpunkt aus besitzt er genug Energie und Mut, um mit den
Problemen und Schwierigkeiten [...] fertig zu werden. Diese beiden Eigenschaf-
ten fehlen bei abnormen Personen: Sie sind weder im soziologischen noch im
psychologischen Sinne in bezug auf die Aufgaben des taglichen Lebens ange-
passt. (Ansbacher & Ansbacher, 1982, S. 159)

Sowohl Adler als auch Jaspers kritisieren die Betrachtungsweise des Menschen durch
die Psychologie ihrer Zeit. Beide erleben den Menschen als ,,Einheit von Korper,
Seele und Geist*, welcher sich in der Wirklichkeit in jeweils individueller Gestalt
prasentiert (Saner, 2014, S. 74). Jaspers pladiert dafir, die Unendlichkeit des Indivi-
duums zu respektieren und ihm keine theoretischen Konstrukte iiberzustiilpen. ,,Was
Menschen wollen und wollen werden, kann nie im Ganzen gewuf3t sein. Wir kdnnen
nicht als Erkennende auf3erhalb oder iiber dem Ganzen stehen* (Jaspers, 1984, S. 27).
Das Wort Erkennende bezieht sich auf die Erforschung des Menschen durch psycho-
logische, verstehende Methoden. Denn Jaspers meint, dass man nur durch Kommuni-
kation mit dem anderen den eigentlichen Menschen erkennen kann.

Gemein ist beiden Theorien tiber den Menschen, dass er sich ein ganzes Leben
lang weiterentwickelt und zwar auf ein ihm unbewusstes, subjektives Ziel hin. Sowohl
die Existenz, der der Mensch entspringt, als auch der gefuhlte Minderwert regen den
Menschen zu Verénderungen und Weiterentwicklung an. ,,Das Minderwertigkeitsge-

fuhl beherrscht das Seelenleben und lésst sich leicht aus dem Gefuhl der

66



Unvollkommenheit, der Unvollendung und aus dem ununterbrochenen Streben der
Menschen und der Menschheit verstehen* (Adler, 2008b, S. 70).

Dieser Drang kommt aus dem Inneren und l&sst den Menschen versuchen, mehr
zu sein, als er vorher war — ein Versuch zu werden, was er sein konnte. Die Beweg-
grunde fir die Entwicklung unterscheiden sich. Adler sieht es als Zustreben zu einer
Plus-Situation, zu mehr Vollkommenheit. Bei Jaspers wird die Entwicklungsrichtung
nicht definiert, da er jedoch fur eine philosophische Lebensfiihrung eintritt im Dienst
der unbedingten Forderung, also mit Wohlwollen und Liebe anderen gegentiber, ist
anzunehmen, dass er von einer Entwicklung zum Positiven ausgeht. Beide postulie-
ren, dass der Mensch geeignete Vorbilder braucht, um sich vollstandig zu entwickeln
und Sprache und Kultur zu lernen. Es mag einer der Griinde sein, warum sowohl Adler
als auch Jaspers Lehrtatigkeiten ausiibten. Zwar in unterschiedlichen Bereichen, Ad-
ler in der Eltern- und Lehrer/innen-ausbildung, Jaspers als Professor an einer Univer-
sitét, jedoch war es ihnen so moglich, ihr Wissen tber das Lehren weiterzugeben und
es auch als Vorbild im Lehrsaal vorzuleben. Wie aus der Entwicklungspsychologie
bekannt, lernt der Mensch am leichtesten durch Nachahmung.

In den Theorien von Jaspers wird vom Menschen gesprochen, doch gemeint sind
erwachsene Menschen. Doch was ist mit dem kindlichen Menschen? Folgt man den
Gedanken von Jaspers, kann ein Kind noch kein Mensch sein, da dieser erst durch
Sprache und Kultur zum Menschen gemacht wird. Oder macht uns allein die MAg-
lichkeit, dass Sprache und Kultur erlernt werden kénnen, zu Menschen? Adler hinge-
gen bezieht auch die Entwicklung beim S&ugling beginnend mit ein in seine Theorie
der Menschenkenntnis.

Als Unterschied ist nach dem Lesen der Theorien zu nennen, dass Jaspers sich
selbst miteinbezieht ins Mensch-Sein — ein Gegensatz zu Adler, der ein Beobachter
der Menschen bleibt.

Durch Philosophieren im existenziellen Sinn kann man etwas Abstand zur eige-
nen Person und dadurch etwas Unabh&ngigkeit und Freiheit von den eigenen inneren
fiktiven und subjektiven vermeintlich realen Vorstellungen gewinnen, ohne den Be-
zug und die Verbundenheit zur Gemeinschaft zu verlieren. Durch das ,,Durch- und

Besprechen® des eigenen Lebens und der erlebten Gefiihle, zum Beispiel in einer

67



Psychotherapie, wird es moglich, denn ,,der Mensch lebt als er selbst in seiner Umwelt
durch erinnernde und vorausblickende Verbundenheit. Er lebt nicht als Vereinzelter,
sondern als Familie im Hause, als Freund in der Kommunikation vom Einzelnen zum
Einzelnen, als Volksgenosse einem geschichtlichen Ganzen angehérend™ (Jaspers,
1977, S. 18). Somit kann positive Interaktion mit anderen Menschen Heilendes haben.
Die Gemeinschaft ist der Kontext, aus dem man den Menschen erklaren sollte und
woraus er erwéchst. ,,Wie Baume tief wachsen, wenn sie hoch ragen, so griindet tief

im Unbedingten, wer ganz Mensch ist* (Jaspers, 1971, S. 45).

3.5 Sinn des Lebens vs. philosophische Lebensfiihrung

In krisenhaften Zeiten stellt sich oftmals die Frage nach dem Sinn. Auch die Profes-
sion der Psychotherapeut/innen ist direkt betroffen, denn sie leben in der gleichen
Wirklichkeit wie auch die Patient/innen, die von Corona und anderen Unsicherheiten
wie Krieg und Klimaverénderungen beeinflusst wird. ,,Wohl miissen wir uns unseres
Zeitalters und unserer Situation bewuRt bleiben. Eine moderne Philosophie kann ohne
Erhellung diese Sichgegebenseins in der Zeit an bestimmten Orten nicht erwachsen*
(Jaspers, 1971, S. 84).

Wie kann man Patient/innen die Frage nach dem Sinn beantworten, wenn man
flr sich selbst noch keine Antwort gefunden hat? Nach der Psychoanalytikerin Dr.
Reddemann ist die Sinnfrage immer ein Teil von Psychotherapie. Sie hélt es fur hilf-
reich, wenn man sich im Vorfeld als Psychotherapeut/in eine Sinnorientierung zu-
rechtlegt (Reddemann, 2021). Wie kann diese Besinnung erreicht werden? In Einfuh-
rung in die Philosophie beschreibt Jaspers drei sich nicht bedingende Schritte dies zu

erreichen:

1. Durch Selbstreflexion: Das erfordert ein Nachdenken tber die eigenen Gedanken,
Geflihle und Taten. Ein unterscheiden zwischen dem eigenen und dem gesell-
schaftlichen Moralkompass, was richtig und was falsch war bzw. ist. Dadurch
konnen eigene Grundsatze gefunden werden, nach denen gehandelt wird. Aber

auch diese sind nie endgultig, sondern sind offen fur den Wandel durch neue

68



Erkenntnisse. ,,Unser Wesen ist Auf-dem-Wege-Sein“ (1971, S. 99). Abschlie-
Rend folgt das Lernen aus den Erfahrungen der Selbstreflexion von Denkern aus
der philosophischen Geschichte.

2. Durch transzendierendes Besinnen: Durch Lesen von literarischen und philoso-
phischen Schriften mit darauffolgender Reflexion des Gelesenen ist es moglich,
die Ewigkeit der Zeit zu spiiren und auf den ,,Grund gleichsam einer Mitwissen-
schaft mit der Schopfung™ zu gelangen (1971, S. 94).

3. Durch Besinnen auf die Gegenwart und das eigene Handeln.

Jaspers meint, dass wenn dieses Wissen angewendet wird, erreicht der Mensch

die Klarheit [seiner] Liebe, die verborgene und immer unsicher bleibende For-
derung der Gottheit, die Offenbarung des Seins - und damit vielleicht die Ruhe
in der bleibenden Unruhe [des] Lebens, das Vertrauen in den Grund der Dinge
trotz entsetzlichen Unheils, die Unbeirrbarkeit des Entschlusses in den Schwan-
kungen der Leidenschaften, die Verlasslichkeit der Treue in den verfihrerischen
Augenblicklichkeiten dieser Welt. (1971, S. 95)

Jaspers kam ebenfalls in die Situation, sich tber die Sinnhaftigkeit des Lebens Ge-
danken machen zu mussen, als das Regime der Nationalsozialisten seine Ehefrau, eine
Judin, bedrohte.

Wenn aber alles Dasein eingeschmolzen wurde in die Realitat, die Familie,
Volk, Beruf, Staat, in die Welt, und wenn dann die Realitét dieser Welt versagt,
dann wird die Verzweiflung des Nichts nur dadurch besiegt, dall auch gegen
alles bestimmte Weltsein, die entscheidende Selbstbehauptung vollzogen wurde
[, die allein vor Gott steht und aus Gott ist]. (Jaspers, 1971, S. 65)

Folgt man diesen Gedanken erlangt man durch Festigung des eigenen Selbst und dem
Vertreten der eigenen Position und Meinung zu einem verl&sslichen Selbstwert, der
sich auch schwierigen Bedingungen der Realitét stellen kann. Die philosophische Le-
bensfiihrung kann man iber Mediation und Besinnung auf sich selbst, aber auch durch
Kommunikation mit anderen Menschen ,,durch jede Weise des gegenseitigen Sich-
verstehens im Miteinanderhandeln, Miteinanderreden, Miteinanderschweigen®
(Jaspers, 1971, S. 93) geubt werden. Die Selbstbesinnung umfasst die zwei untrenn-

baren Gedanken, in den erkannt wird: ,,ich bin denkend und ,,ich bin frei®. Durch die

69



erste Erkenntnis des Denkens wird die zweite geschaffen. Denn nur wenn ich
(nach)denke, kann ich Dinge um mich herum beeinflussen. Es wirkt sinnstiftend,
wenn man sich der Umwelt nicht ausgeliefert fuhit.

Adler bezeichnet als Sinn des Lebens, den der je Einzelne ihm gibt, aber er findet
sich auch auRerhalb der Erfahrungen der Person und kann durch Erkenntnis erworben
werden. Fur ihn findet sich die Antwort dann, wenn man den Menschen mit seinem
Bezug zum Kosmos in Verbindung bringt (nach Adler (2008)). Was genau er mit
Kosmos meint, definiert er nicht, aber es scheint das den Menschen-Umgebende zu
sein. Fir ihn eroffnet sich aber auch das Sinn auf das menschliche Leben durch das
befriedigende Erfillen der vier Lebensaufgaben, die dem Menschen gestellt werden.
Ublicherweise spricht man zwar davon, dass Adler nur drei Lebensaufgaben nennt
(Gemeinschaft, Beruf, Liebe und Partnerschaft). Jedoch betont der Individualpsycho-
loge Antoch in seinem Beitrag im Worterbuch der Individualpsychologie, dass Adler
in seinem Text Grundlagen der Individualpsychologie aus dem Jahr 1930, ,,die Stel-
lung zu Kunst und schopferischer Gestaltung™ hinzufiigt (1985). Diese sind (1.) der
Beruf, denn der Mensch will nitzlich sein fur die Gemeinschaft und seinen Betrag
leisten; (2.) das Gemeinschaftsleben, denn die Bezogenheit zu anderen ist wichtig, um
ein Geflhl der Verbundenheit zu spiren. In der Gemeinschaft wird gelernt, sich fir
den Anderen zu interessieren und sich gegebenenfalls anzupassen. Das Geflhl der
Verbundenheit mit anderen kann dem Leben ein Gefiihl von Sinn geben. Verbunden-
heit bedeutet ein Geflihl der Zusammengehdrigkeit mit einem oder mehreren andern
Menschen zu haben. Zusammenfassend kann man es kaum besser ausdriicken als Lu-
ise Reddemann, die im ,,Bewusstsein von Verbundenheit eine tragende Kraft* sicht,
,»die uns auch dabei unterstiitzt, den zuvor behandelten Herausforderungen des Le-
bens, ndmlich unsere Sterblichkeit, unseren Fragen nach Sinn, Freiheit und Einsam-
keit zu begegnen* (2021, S. 131). (3.) Die Liebe, Sexualitit und Erotik und enge Be-
ziehung zu einem anderen Menschen. (4.) Die Stellung zu Kunst und schopferischer
Gestaltung. Adler sieht ,,den Sinn des Lebens [auch] in einem stark entwickelten Ge-
meinschaftsgefiihl, das den Menschen stérkere existenzielle Sicherheit gebe und der
Menschheit ein Uberleben garantiere (Kluy, 2019, S. 276).

70



Es liegt in der Verantwortung des Einzelnen, einen Sinn fur sich im Leben zu
finden, es konnen nur die Wege dorthin gezeigt werden. Hilfreich kénnen hier psy-
chotherapeutische Gespréache sein. Auch Jaspers sieht den Menschen in der Verant-
wortung fir sein Handeln und seine Lebensfiihrung. Darum plédiert er fir eine philo-
sophische Lebensfiihrung, denn dadurch helfe man sich, den Sinn des Daseins fir sich
selbst zu ergriinden. Die drei von ihm genannten Mdglichkeiten zur Vertiefung in sich
selbst flhren zu einem beobachten des eigenen Beobachters. Hier stoé3t man an die
Grenzen des Denkbaren und an die Grenze der Transzendenz. Die Kleinheit des eige-
nen Seins wird erfiihlt, wodurch Eigenes in den Hintergrund rickt und wenn diese
Fahigkeit vorhanden ist, die Verbundenheit mit den Menschen in Wir-Stufen empfun-
den werden kann. Dies &hnelt der Verbundenheit der Menschheit durch philosophi-
sches Nachdenken, die sub specie aeternitatis im Geiste des Einzelnen.

Um Sinnfragen mit Patient/innen in der Psychotherapie zu erarbeiten, ist es von
Vorteil, wenn sich der/die Psychotherapeut/in im Vorfeld Gedanken Uber die eigene
Sinnhaftigkeit stellt. Denn er/sie soll keine eigenen Dinge in der Therapie bearbeiten,
sondern muss sich ganz auf die Lebenswelt des/r Patient/in einlassen. Wie gut kann
das funktionieren, wenn man selbst grof3e Angst hat oder die eigene Familie betroffen
ist? Reddemann versucht in ihrem Buch Die Welt als unsicherer Ort eine Antwort
darauf zu finden. Auch sie schlégt eine Verbindung zur Denkweise der Existenzialis-
ten vor. ,,Vielleicht kann uns Philosophie und ggf. spirituelle Orientierung in heraus-
fordernden Zeiten, die auch mehr beinhalten als die Bedrohung durch das Virus, mehr
Rat gegen als psychotherapeutische Fragestellungen und Antworten alleine®
(Reddemann, 2021, S. 23). Ganz im Sinne der Individualpsychologie hilft im Fall der
Suche nach dem Sinn: Immer suchend bleiben, nicht erstarren und nicht auf Ansichten

und Meinungen beharren.

3.6 Das Verstehen, die Erkenntnis

Wissen aus Wissenschaften ist keine Erkenntnis des Seins, schreibt Jaspers. Der
Glaube an DAS einzig wahre Wissen verfallt einem Wissenschaftsaberglauben. Denn

,wer nicht mehr staunt, fragt nicht mehr. [...] Philosophieren kennt mit der

71



Grundbeschneidung an den Grenzen der Wissensmoglichkeiten die volle Offenheit
fiir das an den Grenzen des Wissens sich unwillbar Zeigende® (Jaspers, 1971, S. 97).
In dem mehrfach von Jaspers tUberarbeitetem Werk Allgemeine Psychopathologie ent-
wickelt er seine ldee vom Verstehen, das auf der Dichotomie Diltheys von wissen-
schaftlichem Erkl&ren und psychologischem Verstehen aufgebaut ist. Psychologi-
sches Verstehen nach Dilthey heillt durch &uRere Zeichen (Mimik, Sprache...), das
Seelenleben des/r Patient/in ,,mitzuerleben” und dadurch sein/ihr Handeln und
seine/ihre Gedankengange zu verstehen. Im ersten Teil des Buches stellt er die be-
schreibenden Verstehenstheorien dar, unterteilt in das naturwissenschaftliche und das
psychologische Erkennen. Er etabliert (ab der 4. Auflage) eine dritte Art, das des ob-
jektiv geistigen Verstehens. Salamun, der sich mit Jaspers Philosophie befasste,
meint, dass Jaspers einen eigenen Raum schafft, in dem er das Verstehen jenseits der
Dichotomie Verstehen-Erklaren ansiedelt. Das naturwissenschaftliche Verstehen
nach Jaspers hat als Aufgabe, Kausalitaten zu erkennen und daraus Regeln abzuleiten.
Die Wissenschaften ,,erklaren; das verortet Jaspers in den ,,aullerbewussten Vorgan-
gen®, wobei der Erkldrende auflerhalb dieser Vorginge steht. Unter auBBerbewussten
Vorgangen versteht er unbewusstes, welches nicht tatséchlich erlebt wurde. Im psy-
chologischen Erkennen geht es darum ,,wie Seelisches aus Seelischem in einer [...]
verstdndlichen Weise hervor geht™ (1973, S. 250). Im zweiten Teil widmet er sich der
verstehenden Psychologie, auf die in dieser Arbeit das Hauptaugenmerk liegt. Indem
man sich in einen Menschen hineinversetzt, versteht man ihn genetisch, man versteht
die Erlebnisreaktionen, Trdume, Fehlverhalten von Menschen, Jaspers nennt dies
auch psychologisches Erklaren. Das genetische Verstehen bildet sich aus den Weisen
des Verstehens. Es wird hier versucht der Wortbegriff mit dem Standpunkt des Ver-

stehens auszudriicken.

= Phdnomenologisches Verstehen: Mir wird erz&hlt, wie es war, und daraus verstehe
ich.

= Ausdrucksverstehen: Ich verstehe den korperlichen Ausdruck wahrend des Erzéh-
lens.

= Statisches Verstehen: Ich erfasse die einzelnen Emotionen und Situationen.

72



= Genetisches Verstehen: Ich verstehe die Beweggriinde und erfasse als Person die
Zusammenhénge fir das Handeln des Gegentiber.

= Erkldren: Ich suche Haufigkeiten, Gemeinsamkeiten und Zusammenhénge und er-
klare sie, als ob sie kausal waren, um zu verstehen.

= Rationales Verstehen: Ich verstehe den Inhalt von z.B. Gesagtem.

= Einfuhlendes Verstehen: Ich fuhle mich in den Andern ein und versuche dadurch

Zu verstehen.

Das Verstandene gilt jedoch nur fiir den Einzelfall, es zeigen sich zwar idealtypische
Zusammenhénge, die falschlicher Weise als Regel aufgefasst werden kdnnen. ,Im
wirklichen Einzelfall aber kénnen wir die Realitat dieses verstandlichen Zusammen-
hang nur in dem Male behaupten, als die objektiven Daten gegeben sind* (1973, S.
252). Durch die Zuhilfenahme von Fakten kann ein Verstehen versucht werden, ,,aber
alles Verstehen einzelner wirklicher Vorgénge bleibt [...] ein Deuten (1973, S. 252).
Die von Jaspers dargestellte Art des Verstehens ist weder psychisch noch physisch,
es ist ein ,,entduBert geistig-seelisches, [welches] objektiv existiert (Briicher, 2011,

S. 216). Jaspers bezeichnet es auch als den ldealtypus.

Es ist ein Verstehen des Sinns vor jeder Psychologie und ohne alle Psychologie.
Erst danach und in einem dritten Schritt kommt Psychologie ins Spiel, namlich
als Frage, was den zuvor in seiner (objektiven) Bedeutung bestimmten Hand-
lungszug hinsichtlich seiner Selektion motiviert haben mag. (Briicher, 2011, S.
217)

Das objektive geistige Verstehen meint, etwas im und durch das Seelenleben des Men-
schen Geschaffenes, wie Kunst, zu verstehen. Betrachtet man ein Bild, erfasst man
nicht das Innenleben des/r Kiinstler/in und seine/ihre intrapsychischen VVorgange, son-
dern das vom Seelenleben schopferisch Gestaltete. Dieses Verstehen erfordert ein Zu-
ricktreten vom ,,Mitleben und Hinterfragen der innerpsychischen Ausdriicke in den
Beobachterstatus, um wahrzunehmen, was gezeigt wird, und aus dem Kontext des
Individuums, das es erschaffen hat, zu verstehen. Dieses Verstehen beriihrt immer
wieder die Grenzen des Umgreifenden. Jaspers unterteilt es auch in ein Geistiges Ver-
stehen — ein Sehen, was ist, mit Bezug auf den Kontext. Ein Existenzielles Verstehen,

das bezogen auf die Existenz ist, der alles entspringt. Dieses wird begrenzt auf der

73



einen Seite von der Schranke des Aulerbewussten, dass aller Ursprung ist und dem
Unverstandlichen auf der anderen Seite, das es immer weiter zu erhellen gilt. Die
dritte Art ist das Metaphysische Verstehen, das alles in einen ,,umfassenden Sinnzu-
sammenhang™ setzt (1973, S. 257).

Das einfiihlende Verstehen fiihrt ,,zur Psychologie selbst (1973, S. 253). Es
eroffnet das Erkennen der seelischen Zusammenhange und stellt somit eines der
Werkzeuge von im psycho-sozialen Bereich arbeitenden Personen dar. Das Verstehen
der Zusammenhénge ist noch keine Mentalisierung im psychotherapeutischen Sinne,
jedoch ermdglicht das Zuhoren und Verstehen, das Betreten der Lebenswelt des/r Pa-
tient/innen. Jaspers Idee ist, dass ,,das Einfiihlen in einen Menschen als Ganzes, in das
alle Verstehenseinheiten (die seelischen Zusammenhange im Menschen selbst) wie-
der eingebettet und dadurch aufeinander bezogen sind*“ andere Moglichkeiten im Um-
gang mit Patient/innen eréffnet (Saner, 2014, S. 73). Denn, ,,wenn [man] das subjek-
tive Verstehen als genuine Erkenntnisweise akzeptiert, Mitempfinden zum Bestand-
teil der Methode macht, Evidenz zum Erkenntnisgrund, dann* ist der/die Behandler/in
nicht nur ordnend und registrierend, sondern er/sie kann sich nacherlebend in den/die
Patient/in einfiihlen und dadurch Entstehungshypothesen der Symptome oder Erkran-
kung treffender erstellen. (Saner, 2014, S. 74). Unter dem Begriff der Erkenntnis un-
terscheidet Jaspers die Daseinserhellung von der Existenzerhellung. Er denkt es als
linearen Prozess, denn erst wenn das Dasein erhellt wurde kann es zu einer Existenzer-
hellung kommen. Diese findet durch die positive Bewaltigung von Krisensituationen
im Leben statt. Allerdings sind sie im realen Leben fur den Menschen nur schwer
differenzierbar.

In der Theorie der Individualpsychologie wird unterschieden zwischen Verste-
hen durch Einfiihlung in das Gegenuber und dem Sinnverstehen. Die Einfihlung ist
ein Akt der Identifizierung, den man taglich in sozialen Interaktionen beobachten
kann. Einfiihlen kann gegenwartig sein oder die Zukunft betreffend, z.B. bei VVoraus-
sagen. An anderer Stelle ist das Sinnverstehen, dass als wissenschaftliche Erkenntnis-
methode genutzt und praktisch angewendet wird in der psychotherapeutischen Arbeit.
Es ist eine Spielart des hermeneutischen VVorgehens und prasentiert sich unter ande-

rem in Form von Deutungen und dem Erkennen von Sachverhalten in Bezug zu einem

74



groReren Kontext, der z.B. das Leben einer Person als gesamtes sein konnte. Adler
baut seine Idee von Verstehen nicht nur auf Diltheys Dichotomie auf, sondern orien-
tiert sich auch an den Gedanken von verschiedenen geisteswissenschaftlichen Er-
kenntnislehren, wie z.B. dem Fiktionalismus Vaihingers oder der Lebensphilosophie
von Nietzsche. Indirekt flief3t auch die Phanomenologie von Husserl und die Gestalt-
und Ganzheitstheorie von Koéhler oder Wertheim mit ein. Adler geht es beim Verste-
hen darum das Bewegungsgesetz des/r Patient/in zu ergriinden und anschlie3end zu
verstehen. Zwischenzeitlich bezeichnet er es als wissenschaftliche Menschenkennt-
nis. ,,Dieses Verstehen nimmt von [...] Bezug auf die Gesamtheit aller Lebensduf3e-
rungen, mogen diese sprachlicher, ausdrucksméRiger, kognitiver, emotionaler oder
aktionaler Art sein“ (Titze, 1985, S. 94). Um den Menschen und seinen dazugehdrigen
Lebensstil verstehen zu kénnen, sollten Erzadhlungen z.B. von der ersten Kindheitser-
innerung, dem Platz in der Geschwisterreihe und (Tag) Trdume mit einbezogen wer-
den. ,,Verstehen ist Gemeinschaftssache, nicht Privatvorgang. Verstehen heif3t, so ver-
stehen, wie nach unserer Erwartung jeder verstehen sollte. Es bedeutet, uns in einer
gemeinsamen Bedeutung mit anderen Menschen zu verbinden, uns von dem gemein-
samen Verstdndnis aller Menschen beherrschen lassen® (Adler, 1979, S. 200).

Im Versuch, ein Theoriekonstrukt uber das Verstehen des Seelenlebens zu
bauen, greifen beide auf die Ideen Diltheys zu. Jaspers unterteilt sehr strikt in Kate-
gorien, die jedoch nicht ganz einfach zu erfassen sind. Sowohl Jaspers als auch Adler
sehen in jedem Menschen einen einzigartigen Fall und wollen in ihren Verstehenshy-
pothesen diesem gerecht werden. Sie gehen davon aus, dass das tber den Menschen
allgemein Verstandene im individuellen Fall nicht gilt. Beide beschreiben das Benen-
nen von Zusammenhangen als Deuten oder Erraten. Individualpsycholog/innen haben
laut Adler die ,.trainierte Fahigkeit des Erratens im Einklang mit dem Common Sense*
(2008b, S. 161). Ziel der Behandlung ist es, dass nicht nur der/die Psychotherapeut/in
versteht, wozu welche Symptome gezeigt wurden oder Handlungen durchgefihrt,
sondern auch der/die Patient/in soll, gleich eines Beobachtenden, die zugrunde liegen-
den Zusammenhénge verstehen. Das Verstandene ist somit das, was man erkannt hat.
Die Erkenntnis kommt aus dem Erkannten, wenn eigene Annahmen korrigiert werden

koénnen. ,,Die Giiltigkeit aller unumgéngliche subjektiv verbleibenden Erkenntnis ist

75



zu messen an ihrer praktischen Relevanz in der psychosozial geprigten Wirklichkeit*
(Kihn, 1985, S. 489).

Adler spricht vom Unverstandenen, das erkannt werden kann, und durch die Er-
kenntnis zur Veranderung fuhrt. In Jaspers Theorien ist dies am besten vergleichbar
mit der Akzeptanz des Nicht-Wissens. ,,Mit meinem Wissen kann ich in technischer
Anwendung duBerlich handeln, im Nichtwissen aber ist ein inneres Handeln mdéglich
in dem ich mich verwandle (Jaspers, 1971, S. 97). Das Nicht-Wissen dient als Trieb-
feder der Neugier oder es miindet in stete Krankung. Beide Standpunkte beschreiben
aus der Perspektive des/der Patient/in. Das Verstehen selbst jedoch scheint aus der
Perspektive des/der Behandlers/in zu sein. Immer aber spielt das offen bleiben fir

Neues eine Rolle.

3.7 Erziehung

Erziehung galt zu allen Zeiten als wichtiger Faktor, denn ,,Erziehung kann nicht aus
sich selbst bestehen; sie dient der Uberlieferung dieses Lebens* und prigt die Sicht
des Menschen auf die Wirklichkeit und den Staat, in dem er lebt (Jaspers, 1960, S.
100). Sie holt die folgende Generation in den Geist der ganzen Menschheit und bildet
die gemeinsame Basis auf der Demokratie entstehen kann. Jaspers betrachtet den Be-
griff der Erziehung in verschiedenen Kontexten, fur diese Arbeit habe ich nur ausge-
wéhlte Teile herangezogen, bei denen der Vergleich mit Adler am fruchtbarsten
schien.

Wie im Kapitel Mensch ausgefuhrt, sieht Jaspers den Menschen erst durch Er-
ziehung zum Menschen werden. Dies umfasst das Erlernen von Sprache, sozialen
Verhaltensweisen und die Traditionen der Familie und dem Kulturkreis, dem er ent-
stammt. Der Beginn erfolgt im Elternhaus und wird in der Schule und danach durch
eigene Erfahrungen im Leben und Neugier weitergefiihrt. Er pladiert in seinen Schrif-
ten auf das liebende Verstehen den Kindern oder Schiiler/innen gegeniiber. ,,Diese hat
als ein Element das Hinaufsteigen des Wertes auf beiden Seiten* (Jaspers, 1961, S.
63). Erziehung kann auf verschieden Arten stattfinden:

1. Die scholastische Erziehung

76



Hier wird der/die Lehrer/in als unpersonlich und ersetzbar erlebt. ,,Das Wissen
ist endgiiltig fixiert™ (Jaspers, 1961, S. 85). Fir Jaspers ist es die Basis der
rationalen Tradition, es wird sich dem gegebenen Wissen unterworfen.
2. Die Meistererziehung
Hier spielt die Lehrperson als Personlichkeit eine Rolle, der sich unterworfen
wird auf Grund von Liebe und Verehrung. Der/die Schiler/in hofft zu lernen,
was aus eigner Kraft nicht gelingt.
3. Die sokratische Erziehung
Hier stehen der/die Lehrende und der/die Schiiler/in auf einer Ebene und ,.es
gibt keine feste Lehre, sondern es herrscht das grenzenlose Fragen und Nicht-
wissen im Absoluten® (Jaspers, 1961, S. 85). Die Selbstverantwortung und
auch die Selbstwirksamkeit riicken in den VVordergrund.
Man darf jedoch nicht vergessen, den Begriff der Erziehung, wie Jaspers ihn versteht,
vor dem Kontext der damaligen Zeit zu sehen. Er formuliert drei Widerstande, mit
denen der Mensch in der Erziehung konfrontiert wird. Der erste, absolute Widerstand,
ist im Wesen des Menschen selbst und nur duRerlich formbar, vergleichbar mit der
Dressur von Tieren. Der zweite Widerstand betrifft das innerlich Abbildbare und kann
mit ,,Erziehung und Disziplinierung* geformt werden. Der dritte Widerstand bezieht
sich auf das urspringliche Selbstsein; auf diesen wirkt die den Sinn des Lebens be-
rihrende Kommunikation. ,,Jeder Mensch trifft sich selbst auf diese Widerstéande,
dressiert sich, erzieht sich, steht mit sich selbst in erhellender Kommunikation®
(Jaspers, 1947, S. 364).

Der/die Erziehende sollte den Schiler/innen freien Raum lassen und ihnen er-
mdglichen, nach dem Prinzip Spiel und Versuch zu handeln. Denn die grof3e Frage
ist, wie Er- oder Gelerntes behalten und weitergedacht werden kann. ,,Nur was im
Lernen mit der Seele aufgenommen wird, wird Eigentum, alles andere bleibt &ul3er-
lich, eigentlich unverstanden‘ (Jaspers, 1947, S. 364). Es gibt fur den Philosophen
allerding einen Unterschied zwischen Schulung und Bildung. Schulung lehrt ein be-
stimmtes Kdnnen auf ein Fachgebiet bezogen. Es wird Wissen vermittelt mit wenig
Maoglichkeit, zu hinterfragen oder tUber denkbare Varianten zu diskutieren. Bildung

hingegen lehrt das offen bleiben neuen Erkenntnissen gegenuber, das Nachdenken

77



und eigene Schllsse aus den Informationen zu ziehen. Es beinhaltet auch geistige,
sittlich Erziehung. ,,Erziehung ist Hilfe zum Selbstwerden in Freiheit, nicht Dressur*
(Jaspers, 1966, S. 118). Denn erst die geistigen Inhalte fiillen den Raum des Denkens
mit Ideen, Traumen und Antrieben. Junge Menschen sieht er nur zu ihrem Nutzen fir
die Wirtschaft hin erzogen, nicht um ihrer selbst oder dem Ganzen der Menschheit
willen. Auch geschichtliches Wissen sollte in der Erziehung vermittelt oder die Neu-
gier daftr angeregt werden, denn fur Jaspers kann man nur dadurch heimisch werden
in der eigenen Herkunft als Mensch. ,,Es ist kein Zweifel, da3 das seelische Bild eines
Zeitalters und der Menschen einer Bevolkerung weitgehend durch die Erziehung be-
stimmt wird, die jeweils stattgefunden hat* (1973, S. 603).

Erziehung formt das Volk auch politisch; deshalb warnt Jaspers bereits vor ei-
nem halben Jahrhundert, dass die Folgen von ungeeigneter Erziehung das Private und
die Offentlichkeit beeinflussen werden. Zur Erziehung von jungen Menschen sagt er,
dass ,,der Erzieher sich zur Kommunikation entschlieen und dem Heranwachsenden
auch im Widerspruch verbunden bleiben soll (Horner, 1977, S. 33). Denn in der Dis-
kussion mit jemandem mit gegenteiliger Meinung lernt das Kind, sich mit anderen
Gedankengangen auseinander zusetzten. Es erdffnen sich im Gespréch neue, andere
Argumente, die die Lebenswelt erweitern.

Adler beschéftigt sich in seiner Theorie weniger damit, wie Erziehung funktio-
niert, sondern mehr, was sie beinhalten sollte. Er gibt hierzu sehr praktische Anwei-
sungen in seinen Falldarstellungen. In seiner Schrift Das Zartlichkeitsbedlrfnis des
Kindes aus dem Jahr 1908 ruft Adler vor allem den Arzt/die Arztin auf, ihre Verant-
wortung als Erzieher/innen des Volkes wahrzunehmen. Er sieht darin erstens eine
Starkung der Arzt/Arztin-Patient/in Beziehung und zweitens deren Vorteil des Wis-
sens Uber etwaige Entwicklungsstérungen und Psychopathologien in Bezug auf Kin-
dererziehung und deren Fehlschlége. Dieses Wissen sollten sie an Eltern und Leh-
rer/innen weitergeben. Adler sieht es ganz generell als Aufgabe jeglicher Erziehungs-
personen, seien es Eltern, Betreuer/innen, Lehrer/innen, dass sie sich mit dem Wissen
uber Erziehung und deren maogliche Probleme befassen (Adler, 2009). Heute wirde
man diese Informationen in den Fachern der Entwicklungspsychologie, Padagogik,
Didaktik u.a. finden.

78



Adler sieht die Position des Arztes/der Arztin aber auch als Hilfestellung und
Stérkung fur das Kind. Indem er/sie mit den Eltern spricht Giber mdgliche Ausléser
und Grinde wieso es zu bestimmten Verhaltensweisen oder Symptomen beim Kind
kam und den Eltern alternative Handlungsméglichkeiten und/oder L6sungen aufzeigt,
flhlt sich das Kind als wichtig wahrgenommen. Es rtickt in den Fokus der Aufmerk-
samkeit. Sein Wesen und sein Tun werden ernstgenommen, dadurch verringern sich
das Ohnmachtsgefiihl und somit auch die Intensitét, in der es sich als minderwertig,
weil nicht abhangig, den Eltern gegentiber empfindet. Die (Uber)Kompensation kann
verringert werden und diese freie Energie in andere Dinge flieRen. Auch lernt das
Kind dadurch, dass es sich anderen anvertrauen kann und ihm geholfen wird. (Der
Begriff des Arztes/der Arztin kann heute durch jegliche psycho-sozialen Berufsbe-
zeichnung ersetzt werden, die eine geeignete Ausbildung in der Betreuung oder Be-
handlung von Kindern hat.)
Fur Adler bezweckt die Erziehung das Heranwachsen eines Kindes mit geni-
gend Gemeinschaftsgefiihl und Mut, um im Nutzen fur sich und die Allgemeinheit
gut und zufrieden zu leben (Adler, 2009). Der Individualpsychologe beschaftigt sich
in erster Linie mit der Erziehung von Kindern und deshalb in weiterer Folge auch mit
der Erziehung der betreuenden Personen. In dem Konzept der Individualpsychologie
wird zwischen dem ermutigendem und dem entmutigendem Erziehungsstil unter-
schieden (Adler, 2009). Unter Erziehungsstil im Allgemeinen wird eine typische Er-
ziehungspraxis oder -einstellung der/der Eltern oder Bezugspersonen verstanden.
= Dem ermutigenden Stil liegt als Ziel das gemeinschaftsfordernde Handeln zu-
grunde. Dem Kind wird mit Warmherzigkeit, Wohlwollen, Freundlichkeit und
Vertrauen begegnet. Man regt es an, bei Schwierigkeiten um Hilfe zu bitten, und
unterstiitzt beim Finden der Ldsung. Es wird nur begrenzt lenkend agiert, jedoch
auf die Einhaltung von gemeinschaftsférdernden Regeln. Das Lernen soll fir das
Kind ein Erfolgserlebnis sein.

= Zum entmutigenden Stil gehoren autoritére, herrschende Verhaltnisse. Oftmals
tritt sie auf bei stark Ich-Bezogenen Erzieher/innen. Er/Sie versucht meist eigene
Minderwertigkeiten zu kompensieren. Gekennzeichnet ist dieser Stil durch Lieb-

losigkeit und Harte, jedoch kann auch zu starke Verwohnung Ahnliches bewirken.

79



In Beidem wird das Kind ,.klein gehalten* und darf sich nicht seiner Personlichkeit

und Anlagen nach entwickeln.

Adler verurteilt das iibermaBige ,,Verzarteln™ oder Verwohnen eines Kindes, da es
seiner Meinung zu einem geringen Selbstvertrauen und mangelnden Mut fuhrt (Adler,
2009). Diese Kinder werden aus verschiedenen Griinden, sei es wegen einer Krankheit
oder einer anderen Schwéche, Uberbehitet und kénnen bzw. dirfen keinerlei Aufga-
ben des Lebens selbst 16sen. Das Kind wird versuchen, sich aufgrund seiner Erkran-
kung oder Schwache einen Vorteil anderen gegentiber herauszuschlagen. Im spateren
Leben, als Erwachsener, wird es immer noch ,,die Befriedigung seiner Anspriiche
durch die anderen erwarten” und auch bevorzugt behandelt werden wollen (Adler,
2010, S. 357). Passiert dies nicht, kann der/die Patient/in es sich kaum erklaren und
nur schwer damit umgehen, da er/sie nicht gelernt hat selbst Ldsungsstrategien zu
entwickeln. Im Gegenzug kritisiert Adler auch die UbermaRige Brutalitat mit Kindern,
v.a. die korperliche Gewalt. Liebloses Aufwachsen fuhrt, seiner Meinung nach, zu
grolRlem Misstrauen anderen gegeniiber. In Familien mit mehreren Kindern sollte die
Dynamik unter den Kindern beobachtet und den Kindern Hilfestellung angeboten
werden bei der Lésung von schwierigen Situationen. Tritt UbermalRig trotziges Ver-
halten auf, sollte der/ Erzieher/in zuerst hinterfragen wogegen eine Revolte vom Kind
notwendig sei und ob ein zwanghaftes Verhalten seiner/ihrerseits der Grund dafuir sein
konnte. Weiters sollten sich die Eltern tber eine geeignete Aufklarung tber den Kor-
per und die Sexualitdt Gedanken machen, da sonst das Kind sich nicht in seiner vollen
Identitét z.B. als Méadchen, wahrnehmen kann.

Der Beginn der Erziehung erfolgt in der Familie — darin sich sind Jaspers und
Adler einig. Der weitere Weg flhrt in die Schule und danach in andere Institutionen,
wie Universitaten. Bezlglich dieser Einrichtungen tben beide Kritik an der Form der
Erziehung. Sie sehen nur das Vermitteln von Wissen, nicht aber die Erziehung in all
ihren Facetten mit Meinungs- und Charakterbildung. ,,Es ist schwer nachzuholen, was
gegeniiber dem Kind versdumt wurde* (Jaspers, 1966, S. 101). Da Adler fir Prophy-
laxe im Kindesalter pladierte, begann er in Wien in den 1920er Jahren mit der Errich-

tung von Erziehungsberatungsstétten. Dort wurden die Eltern in Erziehungsfragen

80



beraten, aber auch Einzelgesprache mit Kindern und Jugendlichen gefiihrt und bei
Bedarf an Behandler/innen weiterverwiesen.

Adler und Japers sehen in der Erziehung eine Hilfe zur Umkehr, ,,so muf3 das
Wissen mitsamt der ganzen Seele aus dem Bereich des Werdens nach dem Sein sich
umkehren® (Jaspers, Die grof3en Philosophen, 1992, S. 267). Diese Umkehr ist jedoch
nicht planbar, &hnlich verhélt es sich auch mit Veranderungen wie z.B. des Lebensstils
nach Adler. Sie kann durch Erlernen von neuen Denkansatzen und Handlungsoptio-
nen indirekt angeregt werden, denn ,,sie ist nicht Willensakt, sondern der in der Tiefe
am Ursprung stattfindende Entschluf3, aus dem erst alles Wollen folgt™ (Jaspers, 1958,
S. 324). Dieses Wollen fiihrt zu einem Zustand mit neuer Handlungsbereitschaft und
zu sich neu eroffnenden Maoglichkeiten. Wirde man versuchen, die Umkehr zu pla-
nen, wurde es einem Ausweichen gleichkommen. Man verandert die Sicht auf sich
und die Welt. Die Individualpsychologie geht davon aus, dass ,,die Leistung eines
Menschen abhdngig ist von seiner Meinung (ber seinen eigenen Wert und Uber seine
Fahigkeiten und von seiner Meinung {iber die Aufgaben des Lebens® (Adler, 2009, S.
355). In der Methode der Individualpsychologie l&sst sich der/die Psychotherapeut/in
jede Stunde neu auf den /die Patient/in ein, gibt dem Raum was der /die Patient/in fur
wichtig halt und besprechen méchte. Nicht zu verwechseln mit Planlosigkeit, den es
ermoglicht den Gang des Planens selber zu gestalten, ,,[Jdenn das macht] es in der Tat
konkreter und gegenwiértiger, umfassender und eindringlicher [...]* (Jaspers, 1958, S.
322). Die Umkehr ist ein Prozess, der ein ganzes Leben anhalten kann. Vor allem
hilfreich erweist sich die Kommunikation mit Andern und durch Selbstreflexion ein

Anstreben der Transzendenz.

Erziehung kann nicht aus sich selbst bestehen; sie dient der Uberlieferung dieses
Lebens, das in der Haltung des Menschen unmittelbar erscheint, dann seine be-
wult gewordene Stellung zur Wirklichkeit von Daseinsfiirsorge und Staat ist
und in der Aneignung der geschaffenen geistigen Werke sich aufschwingt.
(Jaspers, 1977, S. 66)

Die von Jaspers beschriebenen Arten der Erziehung finden sich in bestimmten Psy-
chotherapiephasen wieder. Als gegebene, rationale Basis ist das Theorienkonstrukt

der jeweiligen psychotherapeutischen Methode zu sehen. Die Beziehung zum/r

81



Psychotherapeut/in spielt eine ausschlaggebende Rolle und wurde bereits in mehreren
Studien als wirksam bewiesen. Kurzzeitig befindet sich der/die Analysand/in in einer
geflihlten Abhangigkeit dem/der Psychotherapeut/in gegeniiber. Diese wird in der
letzten Therapiephase abgebaut und weicht der vermehrten Selbstverantwortung
des/der Patient/in.

Ebenso finden sich die Widerstande, die Jaspers beschreibt, in Psychotherapien
wieder. In der Therapie kann der/die Psychotherapeut/in helfen diese aufzudecken und
zu verstehen. Auch Psychotherapie stellt eine Form der Erziehung dar zum leichteren
Umgang mit seinem Selbst und dem Sein in der Welt. Die entdeckten Seiten bzw.
eigenen Widerstande sollten zuerst angenommen und wertschétzend als ein Teil von
sich selbst betrachtet werden. Danach kann man gemeinsam mit dem/der Patient/in
besprechen und sichtbar machen, was veranderbar erscheint und auch von dem/der

Patient/in gewunscht wird.

3.8 Lebensstil und Erscheinungshaftigkeit

Adler nennt verschiedene Begriffe fur die Art und Weise, wie jemand sein Leben lebt
und sich darin wahrnimmt, die alle im Begriff des Lebensstils mit einzubeziehen sind.
So findet man in friheren Schriften die Begriffe Leitbild, Lebensplan oder Leitlinie
des Lebens. Sie stellen, wie Stephenson bereits erortert hat, Aspekte des Lebensstils
dar (Stephenson, 2011). Adler vergleicht den Lebensstil mit einer das Leben beglei-
tenden Grundmelodie. Dieser entwickelt sich in den ersten funf Lebensjahren des Kin-
des. Es wahlt und behé&lt Handlungsstrategien, die es als zum Ziel fiihrend erlebt hat.
Den Erwachsenen und alteren Kindern gegendber fuhlt das Kind sich minderwertig,
diese scheinbare Minderwertigkeit erzeugt im Kind ein Gefiihl ,,der Unsicherheit des
Lebens* (Adler, 20083, S. 22).

Da diese ldee des Lebens dem Denken einer kindlichen Logik entspringt ist es
flr ein Handeln als Erwachsener oftmals nicht geeignet. Titze bezeichnet es in seinem
Aufsatz als kognitives Konstrukt, ,,das ein Integrationskonzept [darstellt] fiir die ziel-
gerichteten Bewegungen eines Individuums, das sich der entsprechenden motivatio-

nalen Voraussetzungen im Allgemeinen nicht bewuBt ist (Titze, 1985, S. 251). Es

82



wird versucht, mit Wissen aus der VVergangenheit Szenen in der Zukunft vorauszusa-
gen.

Lebensstil entwickelt sich aus der (Uber-)Kompensation von gefiihlten, seeli-
schen und kdrperlichen, Minderwertigkeiten. ,,Der Lebensplan, das ist die dul3erste,
richtende Grenze fiir sein Wollen, und ihn sucht es in der Unrast, in dem Chaos der
Taten fordernden Wirklichkeit zu vollenden® (Adler, 2008a, S. 22). Jede Handlung
im weiteren Verlauf des Lebens richtet sich auf das unbewusste fiktive Ziel aus, die
so genannte Causa finalis. Das Endziel ist die Entwicklung des Personlichkeitsideals,
die Rolle die man in der Welt spielen will. Jede Handlung, jede Aktivitat, Aussage
oder Wahrnehmung ist als ein Teil zu sehen, in dem der Lebensstil seinen Ausdruck
findet. Wie eine Person den vier Adler’schen Lebensaufgaben (Beruf, Gemeinschafts-
leben, Liebe, Kultur) gegeniibertritt beeinflusst ebenfalls der Lebensstil. ,,Die Technik
der Individualpsychologie zur Erforschung des Lebensstils muss demnach in erster
Linie eine Kenntnis der Lebensprobleme und ihrer Forderungen an das Individuum
voraussetzten* (Adler, 2008b, S. 39).

Adler nimmt an, dass das Verhalten eines Menschen seiner Meinung einer Sache
gegenuber entspringt. Das erklart er sich dadurch, dass der Mensch durch seine Sinne
nur einen subjektiven ,,Abglanz der AuBBenwelt* empfangt (2008b, S. 28). Durch das
Wahrnehmen der Umwelt bildet sich im Kind eine Meinung zur Welt. ,,Lebensplan
und Meinung ergénzen sich gegenseitig. Sie beide haben ihre Wurzel in einer Zeit, in
der das Kind unfahig ist, seine Schlussfolgerungen aus seinem Erleben in Worte und
Begriffe zu fassen, aber in der es bereits beginnt, aus wortlosen Schlussfolgerungen,
aus oft belanglosen Erlebnissen oder aus stark gefiihlbetonten, wortlosen Erfahrungen
allgemeine Formen seines Verhaltens zu entwickeln® (Adler, 2008b, S. 31). Der
kleine Mensch bildet sich seine eigene subjektive Realitdt, die nur ihm logisch er-
scheint.

Jaspers meint, dass man ,,den Charakter der Realitdt der Welt [...] grundsitzlich
aussprechen [kann] als die Erscheinungshaftigkeit des Dasein® (1971, S. 77). Er un-
terscheidet verschiedene Arten des Erscheinens. Beginnend mit dem Sich-selbst-Er-
scheinen, dem das Erscheinen der Welt nachfolgt. Es tritt das Umgreifende des Welts-

eins und das Umgreifende des Seins in der Erscheinungshaftigkeit des in der Welt-

83



seins an den Menschen heran. Eine weitere Art des Erscheinens ist das Erscheinen des
Transzendentalen, diese wird hier nur erwahnt. Die Erscheinungshaftigkeit wird, wie
das Umgreifende, an der Spaltung von Subjekt und Objekt sichtbar. Es ist der Ort, an
dem bewusst wird, was die Erscheinungen der Wahrnehmung fur den Einzelnen sind.
Der Einzelne gibt den Erscheinungen erst die Bedeutung, die fiir ihn verstandlich
wird. Somit ist die Erscheinungshaftigkeit etwas rein Subjektives. Sie bedingt sich
durch das Weltbild, dass jemand hat und wie er/sie das in der Welt-Sein erlebt. Sie
bezieht sich auf das in der Welt-Sein und das Dasein als Ganzes.

Wie ergriindet man seinen eigenen Lebensstil oder wird sich der subjektiven
Erscheinungshaftigkeit gewahr? Hier fragen sowohl Jaspers als auch Adler: Wozu
wurde etwas gemach, gedacht...? Jaspers fragt nach dem Dasein, also dem Erscheinen
seiner selbst in der Welt, mit der Frage: wozu? Adler versucht, mit derselben Frage
den teleologischen Lebensstil eines Menschen aufzuspiren und diesen zu verstehen.
»|Der] Lebensstil ist eine Verhaltenslogik [...] in der nicht nur das Woher und das
Warum, sondern das Wohin und das Wozu tonangebend sind“ (Kluy, 2019, S. 186).
Durch das Fragewort Wozu wird der dahinterliegende Zweck aufgedeckt. Mit dem
Zusatz Wohin erfragt man die Zukunftsgerichtetheit der Aktionen. Adler unterschei-
det zwischen einem ,,gesunden‘ Lebensstil und einem ,,neurotischen* Lebensstil, wel-
cher sich durch Starre, negativen Auswirkungen auf das Leben der Person und in man-
chen Situationen durch unangebrachte Gefiihle zeigt.

Im Gegensatz zur Erscheinungshaftigkeit, die im Hier und Jetzt stattfindet, ist
das Gedankenkonstrukt des Lebensstils zukunftsgerichtet und voraussagend. Erschei-
nungshaftigkeit vollzieht sich an der Grenze von Subjekt oder Objekt. Es wird immer
nur ein Teil fokussiert, entweder der Mensch als Subjekt oder die Welt, als Objekt.
Sie scheint ein ,,neutraler” Zustand zu sein, zwar subjektiv, aber nicht verzerrt, wie es
beim Lebensstil vorkommen kann. Zumindest beschreibt Jaspers die Erscheinungs-
haftigkeit bei psychisch Kranken nicht. Der Lebensstil betrifft die Wahrnehmung des
eigenen Selbst in der Welt, mit all den dazugehérigen Gefiihlen und Assoziationen.
Sie ist rein auf den Menschen, also das Subjekt bezogen und sucht nach der Vollen-

dung im subjektiven Ideal des Selbst. Die Gefiihle, die ein Mensch erlebt (hat),

84



beeinflussen den Lebensstil, die Erscheinungshaftigkeit 16st Geflihle aus, wird aber

nicht durch sie gebildet.

3.9 Sub specie aeternitatis und die Einheit der Menschheit

Jaspers verweist in Einflhrung in die Philosophie auf ,,die ewige Philosophie, die
philosophia perennis“ (Jaspers, 1971, S. 15), die in ihrer Moglichkeit des Denkens
alle Menschen miteinander verbinden. Ebenfalls spricht er von der Einheit der
Menschheit, die allerdings nicht durch Verstand oder Religion herbeigefuhrt werden
kann, sondern nur durch das Verstehen der gemeinsamen Geschichte der Menschen
und in dauerhafter Kommunikation der geschichtlichen Unterschiede ,,im Unab-
schlieBbaren, auf der Hohe zu reinem liebendem Kampf werdenden Miteinanderspre-
chen[s]“ (1971, S. 83). ,.Die Philosophie ist Ausdruck eines Reiches der Geister, die
durch alle Volker und Zeitalter hindurch miteinander verbunden sind ohne Instanz in
der Welt, die ausschlie3t oder aufnimmt* (Jaspers, 1971, S. 101). Nach Jaspers sollte
der Mensch ,,sich einsenken in die eigene Geschichte, in dieser Herkunft, in dies, was
[er] getan habe, Gbernehmen, was [er] war, wurde und was [ihm] geschenkt wird,;
nicht aufhéren, durch die eigene Geschichtlichkeit hineinzuwachsen in die Geschicht-
lichkeit des Menschseins im Ganzen und damit in das Weltbiirgertum* (Jaspers, 1971,
S. 91). Durch das Befassen mit der Menschheitsgeschichte soll es mdglich sein, sich
mit der Menschheit als Ganzes verbunden zu fuhlen.

Adler sieht die Verbundenheit der Menschen durch das voll entwickelte Ge-
meinschaftsgefihl. Dies wirde in der Zukunft in der sub specie aeternitatis gipfeln,
in der die Menschheit durch das Ideal des Gemeinschaftsgefiihls verbunden sein
wirde. ,,Gemeinschaftsgefiihl besagt vor allem ein Streben nach einer Gemeinschafts-
form, die fir ewig gedacht werden muss, wie sie etwa gedacht werden kdnnte, wenn
die Menschheit das Ziel der Vollkommenheit erreicht hat* (Adler, 2008b, S. 160). Die
ideale Gemeinschaft der ganzen Menschheit ist fir Adler ,,ein evolutiondrer Zwang
[und gleichzeitig] evolutionéres Ziel“, die letzte Erfiillung der Evolution (2008b, S.
38). Bei der letzten Form der Menschheit wéren alle Fragen des Lebens und zur Au-

Benwelt gelost. Es ist fiir Adler ein ,richtungsgebendes Ziel, dieses Ziel der

85



Vollendung muss sich in das Ziel einer idealen Gemeinschaft tragen, weil alles, was
wir wertvoll finden im Leben, was besteht und bestehen bleibt, fur ewig ein Produkt
dieses Gemeinschaftsgefiihles ist“ (Adler, 2008b, S. 160).

In der idealen Gesellschaft, meint Adler, ist eine Gleichheit der Geschlechter
selbstverstandlich. In dieser idealen Welt in der Zukunft werden alle Schwierigkeiten
uberwunden sein werden. Adler nennt in diesem Zusammenhang auch das Verbunden
sein mit dem Kosmos. So resimiert Brunner in der Einleitung zum Sinn des Lebens,
dass in der sub specie aeternitatis ,,die Fiktion eines isolierten Ich Gberwunden und
ein tiefes Gefiihl der Zugehdrigkeit und des Verbundenseins mit der Schépfung und
mit dem Kosmischen erfahren werden® soll (Einleitung, 2008, S. 14). Kritisch wurde
diese Vision von F. Schulze-Maier betrachtet, der findet, dass ,,dic Gemeinschaft tag-
lich neu erobert und erarbeitet werden [will], nicht erst sub specie aeternitatis*
(Mackenthun, 2012, S. 106). Sub Specie aeternitatis ist fir Adler, wie er in seinem
Buch Menschenkenntnis schreibt, wenn man das Gemeinschaftsgefiihl ohne rdumlich
und zeitliche Einengung versteht und ,,einen Abglanz des Zusammenhangs alles Kos-
mischen, das in uns lebt, dessen wir uns nicht entschlagen kdénnen und das[s] uns die
Fahigkeit gibt, uns in Dinge einzufiihlen, die auerhalb unseres Korpers liegen®, fiihlt
(2007, S. 66). Es kann sich ein Menschheits-Wir entwickeln, dies findet sich in den
Gedanken von T. Stephenson wieder. Dieser definiert die Stufe des Menschheits-Wir
als das ,,Erleben, [ein] eigenstidndiger und eigenverantwortlicher Teil eines grof3en,
flr das Individuum in Abstufungen von Né&he, Verbundenheit und Verantwortlichkeit
strukturierten Ganzen zu sein (Stephenson, 2011, S. 136).

Beide Denker haben den Wunsch, eine Verbundenheit zwischen den Menschen,
die ganze weltweite Menschheit betreffend, herzustellen. Diese Verbundenheit in
Liebe, Einfiihlung und Anerkennung des Seins des Anderen wurde vielleicht kom-
mende Kriege und Grausamkeiten, wie sie beide zu Lebzeiten erleben konnten, der
Volker untereinander beenden. Jaspers sieht jedoch die Kraft der Veranderung aus
jedem Einzelnen freiwillig und durch alleiniges Reflektieren kommen. Bei Adler
steckt die Idee der P&4dagogik dahinter, dass der Mensch erst lernen muss durch ,,Er-
zieher” wie die Eltern, Lehrer/innen oder anderer Expert/innen. Adlers Plan ist es,

durch Erziehung Menschen herauszubilden, die ,,vom Ziele des Wohles der gesamten

86



Menschheit geleitet™ sind (2008b, S. 161). Der Ideal-Mensch aus Adlers Utopie hat
in seiner Kindheit kooperieren, sich zu benehmen (Manieren) und die Fahigkeit zu
sozialen Kontakten gelernt. ,,Sein Denken und Fantasieren ist auf Einordnung in die
Menschenwelt gerichtet. [...] Er wird die Note der Menschen seiner Zeit solidarisch
mitempfinden und an deren Behebung arbeiten (Mackenthun, 2012, S. 203). Als Er-
wachsener sieht er ihn in der Pflicht in der Kindheit versdumtes ,,nachzulernen‘ durch
Aneignung von Wissen (ber sich und die Welt. Um ein globales Sozialinteresse zu
erlangen, glaubt Rattner, dass die Grundbedingungen der Firsorge, Liebe und der Er-
kenntnis notig sind. Die Idee, die hinter der Utopie sub specie aeternitatis steckt, ist,
dass die gesamte, globale Menschheit zu einer grof3en im besten Fall friedlichen Ge-
meinschaft wird. Man hilft sich gegenseitig, es herrscht Friede. Das wére eine globale
Madglichkeit, um Konzepte und MalRnahmen gegen die Klimaveranderung durchzu-

setzen/umzusetzen.

,Die Menschheit, die es auf sich genommen hat, Mittelpunkt des irdischen, des
kosmischen Geschehens zu sein und zu werden, kann ihre Aufgabe nur einer
Ldsung n&herbringen, wenn das korperliche und seelische Wohl der Gesamtheit
als unumstoRlicher Faktor in die Rechnung des Lebens eingesetzt wird™ (Adler,
2008b, S. 201).

3.10 Gott, Glaube, Religion

Der Philosoph Jaspers war kein glaubiger Mensch im konventionellen Sinne, er hin-
terfragte die Institution der katholischen und der protestantischen Kirche, welche fir
sich die Deutung von Gottes Willen proklamieren, und (blinden) Gehorsam ihr ge-
genuber fordern. Er trennte strikt zwischen dem Glauben, wie er sich in der Philoso-
phie findet, der alle Menschen miteinander verbindet und dem Offenbarungsglauben,
der an eine Religion gebunden ist und nur eine Verbindung der Glaubigen kreiert. So
sieht Jaspers auch die Philosophie als Glaube, jedoch ohne theologische Dogmatik.
Sie lasst den Offenbarungsglauben als weitere Moglichkeit mit gelten. Somit schlief3t
die Philosophie alle mit ein. Die Theologie jedoch ist an die Grenzen der Offenbarung

gebunden und immer nur fur einen Teil der Menschheit giiltig, die jeweilig Glaubigen.

87



Zu den Offenbarungsreligionen zéhlen fir ihn nicht nur das Christentum, sondern
auch das Judentum, der Islam, der Hinduismus und Konfuzianismus. Der Begriff Of-
fenbarung bedeute in seinen existenzphilosophischen Schriften eine ,,unmittelbare,
zeitlich und rdumlich lokalisierte Kundgabe Gottes durch Wort, Forderung, Handlung
[und] Ereignis* (Jaspers, 1984, S. 49). Durch eine Offenbarung kann es zur Bildung
von (einer) Gemeinschaft kommen. Denn der Erhellte, dem die Offenbarung zu Teil
wurde, ist mit anderen verbunden, die &hnliche Erfahrungen gemacht haben oder mit
denen, die seinen Worten Gehor schenken und ihnen glauben. Es kann sich ein Kultus
darauf griinden, der mit festen Ritualen, Heiligkeiten und Anforderungen an die Glau-
bigen einhergeht, welche als unveranderlich angesehen werden.

Auch das Wort Glaube wird von Jaspers genau definiert: ,,Glaube ist nicht ein
Wissen von etwas, das ich habe, sondern die GewiBheit, die mich fiihrt*; der so ver-
standene Glaube wird sodann in drei Arten differenziert (Jaspers, 1984, S. 49). Als
die erste Form bezeichnet Jaspers den Glauben als universales, psychologisches, his-
torisches aber nicht religionspezifisches Phdnomen. Diese Art eint die Menschen, de-
nen ebenfalls eine Offenbarung zuteilwurde und eine Erhellung des Geistes erlebten,
wie auch in der Philosophie méglich. Die zweite Moglichkeit ist rein auf die christli-
che Kirche, inklusive aller Abspaltungen, bezogen mit ihrer AusschlieBlichkeit des
Offenbarungsgedankens. Die dritte Art des Glaubens basiert auf den Mythen und
Uberlieferungen der Bibel. Hier wird nicht durch die Erfahrung der Offenbarung ge-
glaubt, sondern durch den Versuch die Chiffren der Texte zu lesen. Diese Texte sind
flr Jaspers vielfaltig interpretierbar. Niemals sind sie ein fixer Ausgangspunkt flr die
Gedanken, ,,sondern fir die Existenz des Menschen die Kraft, ihn im Innersten zum
Ernst zu bringen* (Jaspers, 1984, S. 53). Glaube geht immer einher mit Glaubensin-
halten. Werden diese jedoch als einzig wahrer Besitz des Wissens angesehen, verarmt
die Idee des Glaubens. Religion im Allgemeinen ist in seinen Augen gekennzeichnet
durch einen je eigenen Kultus, der untrennbar mit einem Mythos verknipft ist, verehrt
von einer dadurch verbundenen Gemeinschaft. Dies sieht Jaspers als kritisch, da sich
der/die Glaubige aus Angst vor dem Auf-sich-selbst-zuriickgeworfen-sein in die Ge-
meinschaft zurtickzieht und sich von ihr sichern und tragen l&sst ohne eignes Bewusst-

Sein und Bewusst-Werden des Glaubens.

88



An die christliche Kirche formuliert er konkrete Vorwiirfe:

e Den Vorwurf des Absolutionsanspruches, der Glaubenswahrheiten zu einer
nicht hinterfragbaren Wahrheit erhebt

e Den Vorwurf des Allgemeinheitsanspruch, der davon ausgeht, dass einzig
wahre Wissen des Heilsweges zu besitzen

e Den Vorwurf des Ausschliel3lichkeitsanspruch, der die Zwangskomponente
enthalt als einzige im Besitz der wahren absoluten Heilslehre zu sein

e Das falsche Verstandnis von Autoritat

e Die fehlende Mdoglichkeit der Unterscheidung zwischen géttlicher Offenba-
rung und theologische Auslegung

e Die ,Vortduschung eines Totalwissens zur Rechtfertigung des absoluten
Wahrheits- und Autoritdtsanspruchs® (Salamun, 2019, S. 80)

e Die Fixierung auf die dogmatische Idee, dass es nur den einen Gott gibt, der

den hdéchsten Autoritatsanspruch flr sich erhebt

Jedoch betont Jaspers, dass er nicht gegen Gott spricht, sondern ,,gegen den mensch-
lichen Anspruch, Gott zu vertreten* (1984, S. 474). Der Begriff Gott oder Gottheit
wird in den Schriften von Jaspers oftmals als Chiffre bezeichnet. Chiffre oder meta-
physisches Symbol nennt er die ,,ungegenstidndliche ,Sprache‘ der Transzendenz*
(Salamun, 2019, S. 70).

Unterschieden wird in drei Chiffren der Gottheit — den einen Gott, den person-
lichen Gott und den Gott, der Mensch geworden ist. Chiffren findet man auch in welt-
lichen Mythen und Geschichte, sie verpacken eine nicht versprachliche Symbolik, die
dem Menschen helfen kann, die existenzielle Spannung des Mensch-Seins zu erleich-
tern und zu 16sen. Salamun interpretiert, dass sie ,,werthafte Weltdeutungen, in denen
sich nichtrationale Einstellungen, Wiinsche, Emotionen, Stimmungen und existenti-
elle Sinnstandpunkte manifestieren* beinhalten (2019, S. 71). Er warnt allerdings da-
vor, in den Mystizismus abzugleiten. Diese Art der Wissensvermittlung schreibt Jas-
pers auch der Bibel zu, denn sie lehrt existenzielle Grundwahrheiten. ,,[Mythen] ver-

weisen mit ihrer Bildersprache symbolhaft auf derartige Gehalte und appellieren als

89



Chiffren der Transzendenz indirekt an den Menschen, sich diese Gehalte im eigenen
Leben anzueignen® (Salamun, 2019, S. 73).

Jaspers bezeichnet in seinem Buch Der philosophische Glaube angesichts der
Offenbarung Jesus (wie auch Sokrates und Laotse) als maRgebende Menschen, nicht
als inkarnierte Gottheit. Flr ihn war Jesus ein Mensch der ein Maf setzte im Verhalten
anderen gegentber, egal welche Rasse, Religion oder Klasse sie waren. Jesus lebte
eine Mdoglichkeit des Mensch-Seins vor, die Ethik, Liebe, Sanftmut, aber auch zu ei-
genen Uberzeugungen zu stehen und die Wahrheit zu praferieren umschloss. Fiir Jas-
pers gilt der Satz: ,,Gott ist*, er spricht hier laut Salamun ohne inhaltliche Fixierung,
die Transzendenzerfahrung in einer legitimen verbalen Weise aus (Jaspers, 1971, S.
33). Es ist es nicht nétig, nach Gottes Vergeben oder Hilfe zu fragen, denn er ist. ,,.Die
sogenannten Gottesbeweise sind urspringlich gar nicht Beweise, sondern Wege den-
kenden Sichvergewisserns® (Jaspers, 1971, S. 34).

Durch das Bewusstwerden der Freiheit, die ein Mensch hat, kann er sich an der
Grenze dieser Freiheit Gottes bewusstwerden, denn fiir Jaspers sind ,,Freiheit und Gott
[...] untrennbar* verbunden (Jaspers, 1971, S. 36). Freiheit ist fur ihn kaum erfassbar,
da sie sowohl ,,abstrakt-transzendentaler Begriff als auch als begrifflich gebunden im
Gegenstindlichen® ist (Jacobs & Thome, 2003, S. 514). Freiheit als gegenstandliche
Tatsache muss philosophisch interpretiert werden, z.B. durch bewusstes Handeln.
Durch das Gewiss-werden der eigenen Freiheit, die nicht aus sich selbst entsteht, son-
dern den Menschen geschenkt wird, sieht er eine tiefe Verbundenheit zur Transzen-
denz. ,,Das Freisein des Menschen nennen wir auch seine Existenz® (Jaspers, 1971, S.
36). Jaspers setzt das Wort Transzendenz gleich mit dem ,,eigentlichen Sein®, ,,dem
Grund von allem, was der Mensch ist, aber auch der Ursprung und das Umgreifende
und auch mit dem Wort Gott oder Gottheit. Er verwendet es als Wort fur alles den
Menschen Umgebendes und niemals Fassbares, nur zu umkreisen. Der Mensch exis-
tiert in ihm und aus ihm heraus. Gott ist somit der Anfang von allem Denken und
Bewusst-Werden.

Mit seiner Transzendenzmetaphysik mochte Jaspers ,,an das einzelne Subjekt
appellieren, sich im eigenen Existenzvollzug durch einen Akt existentieller Betroffen-

heit der Transzendenz ,,gewiss* zu werden (Salamun, 2019, S. 68). ,,Wird Gott

90



bezweifelt, hat der Philosoph eine Antwort zu geben, oder er verlasst nicht die skep-
tische Philosophie, in der Uberhaupt nichts behauptet, nicht bejaht und nicht verneint
wird“ (Jaspers, 1971, S. 33). An dieser Stelle scheint es wichtig, nochmals zu betonen,
dass Jaspers strikt unterscheidet zwischen Glauben und Gott, denn nur wer glaubt,
kann sich das Philosophieren aneignen. Wenn man Jaspers’ Gedanken zu Gott folgt,
dann hat der Mensch zwar seine Freiheit (im Glauben), darf aber nicht tibersehen, dass
er somit auch die Verantwortung fiir sich trigt, ,,der er nicht entlaufen darf, indem er,
vermeintlich aus Freiheit, auf Freiheit verzichtet* (Jaspers, 1971, S. 37). Um diese zu
erfahren, kann man sich philosophisches Nachdenken aneignen und anwenden.

Jaspers beschreibt die Entstehung des philosophischen Denkens als eine Kas-
kade, die ihren Beginn im Erstaunen Uber die gefundene Erkenntnis hat. Dem folgt
der kritische Zweifel an ebendieser, denn nach Jaspers ist Erkenntnis nur dann mog-
lich, wenn man zuvor alle Annahmen bezweifelt und hinterfragt hat. Nach dem Zwei-
feln folgen die Freude und Hingabe an die gewonnene Erkenntnis. Es stellt sich der
Glaube ein, der alle vereint. Die Erkenntnis fiihrt zu einer Offenbarung der Existenz.
Jaspers fasst die philosophischen Glaubensgrundsitze wie folgt zusammen: ,,Gott gibt
es; es gibt die unbedingte Forderung; der Mensch ist endlich und unvollendbar; der
Mensch kann in Fihrung durch Gott leben; die Realitat der Welt hat ein verschwin-
dendes Dasein zwischen Gott und Existenz* (Jaspers, 1971, S. 66).

Jaspers und Adler haben andersgeartete Ansichten zu Gott und dem religidsen
Glauben. Ersterer sieht den Glauben und die Religion nicht als zwingend zusammen-
gehorig, denn er meint auch Glaube in der Philosophie zu finden und Gbt Kritik an der
Institution Kirche mit ihrer Dogmatik. Adler befasst sich nicht mit diesen Unterschei-
dungen. Er unterscheidet nicht zwischen religiosem Glauben und Glaube im allge-
meineren Kontext. Fur ihn ist die Verbindung zum Menschen interessant. Die Religi-
ositat sieht er als menschliche Erkenntnisleistung. Am ehesten findet sich Kritik an
der Kirche mit Adlers Parallele zwischen Neurotikern und Glaubigen, beide ziehen
sich aus der Realitat in eine subjektive Welt zuriick. Die Wahrnehmung ist gepréagt
von Schematismus und schwarz-weifd Denken. Sie folgen starren Richtlinien und ver-

gottlichen oder verherrlichen die eine leitende Fiktion. Dies gleicht Jaspers’

91



Gedanken, dass sich der/die Glaubige in der Gemeinschaft ,,versteckt* und passiv tra-
gen lasst.

Die Entstehung der Gottesidee wird als Steben nach der Sicherung in der Plus-
Situation interpretiert. ,,Es ist gar keine Frage, dass der Gottesbegriff eigentlich jene
Bewegung nach Vollkommenbheit in sich schlief3t als ein Ziel, und dass er dem dunk-
len Sehnen des Menschen Vollkommenheit zu erreichen, als konkretes Ziel der Voll-
kommenheit am besten entspricht* (Adler, 2008b, S. 158). Adler kritisierte die Reli-
gionen in keiner Weise. Er anerkannte die Bedeutung der Gottesidee flr die Mensch-
heit in dessen Entwicklung zur Zivilisation. Er verstand den Glauben an Gott als
»Konkretisierung und Interpretation der menschlichen Anerkennung von Grof3e und
Vollkommenheit und als Bindung des Einzelnen wie der Gesamtheit an ein in der
Zukunft des Menschen liegendes Ziel, das in der Gegenwart durch Steigerung der
Gefiihle und Emotionen den Antrieb erhoht und somit als zweckméBig (Adler,
2008b, S. 198). Denn ,,Gott [kann] nur erkannt werden®, wobei dem Erkennen ein
Nachdenken Uber das eigene Selbst und die Weltvorausgehen muss (2008b, S. 197).
Fur Adler strebt der Mensch, der in Verbindung mit dem Kosmos lebt, dem Ideal der
Vollkommenheit der menschlichen Gemeinschaft entgegen, in der der Einzelne seine
Handlungen in Bezug zum Nutzen und dem Fortbringen des Ganzen setzt, diese

Handlungen werden vom vollstandig ausgebildeten Gemeinschaftsgefiihl geleitet.

Ob einer das héchste wirkende Ziel als Gottheit benennt oder als Sozialismus
oder wie wir als reine Idee des Gemeinschaftsgefiihls, oder andere — in deutli-
cher Anlehnung an das Gemeinschaftsgefiihl — als Ideal-Ich, immer spielgelt
sich darin das machthabende, Vollendung verheilRende, gnadenspendende Ziel
der Uberwindung. (Adler, 2008b, S. 199)

Gott als ,,urewig fertig* erhebt den minderwertigen Menschen aus seiner Niedrigkeit
zu sich (2008b, S. 197). Fiir Adler ist das ,,die glinzende Manifestation des Zieles®,
denn der religiose Mensch strebt zur Hohe, zur Uberwindung seiner irdischen Unvoll-
kommenheit (2008b, S. 197). Wie das Ziel der Vollkommenheit gestaltet ist, unter-
scheidet sich von Kulturkreis zu Kulturkreis und auch bei jedem Einzelnen, denn es
ist in den Theorien der Individualpsychologie immer in Bezug zu setzen mit dem vom

Lebensstil gefarbten Welthild. Es ist eine lebensstiltypische Interpretation der

92



geschriebenen und gesprochenen Worter. Mit der Aussage: ,,Gott ist nicht wissen-
schaftlich erweisbar, er ist ein Geschenk des Glaubens* l&sst sich eine Verbindung zu
den Gedanken Jaspers’ knlpfen (Adler, 2008b, S. 199). Denn auch Jaspers nimmt an,
dass Gott ist, somit dem Menschen geschenkt wurde.

Dem osterreichisch-deutschsprachigen Kulturkreis, dem Adler entstammt, ent-
stammt auch die Autorin dieser Arbeit. Religion und Kultur bzw. Traditionen sind
hier zu einem Gemenge vermischt, womit es nicht moglich ist, eine exakte Trennung
vorzunehmen. Adler stellt die Frage, ob der Gottesglaube des Monotheismus be-
stimmte Probleme in Lebensbereichen strukturieren und somit absichern sollte. Es
werden Bereiche wie die Beziehung zwischen Partnern, die Erziehung der Kinder,
aber auch gesellschaftliche Rituale bei Tod und Geburt geregelt. Diese Zeit des Got-
tesglaubens war flr Adler als Zeituberbriickung gedacht, bis die Menschheit gelernt
und sich soweit sozialisiert hatte, dass diese Dinge als unumganglich in der Gemein-
schaft bewusstwurden. Nach Adler Gbernimmt diese Aufgabe nun die Wissenschaft,
in seinen Augen die Individualpsychologie. Er tbersieht hier die Starrheit seiner ei-
genen Gedanken, denn indem er die Individualpsychologie Uber alles stellt und als
immer passend und wirksam bezeichnet, verwehrt er das notwendige Eingestehen von
(noch) nicht durchdachten Gedankengangen und Unzulénglichkeiten der Methode
(Adler, 2008b). Er sieht die Gemeinsamkeiten von Religion und Individualpsycholo-
gie im Denken, Fihlen und Wollen der Menschen und in der Zielidee der Vollkom-
menheit der Menschheit. So ist fir Adler der Begriff Gott und Né&chstenliebe nur ein
Synonym fiir die Menge des vorhanden und gelebten Gemeinschaftsgefiihles. Ahnli-
ches findet sich auch bei Jaspers, der den Begriff Gott als Synonym fur Liebe, Trans-
zendenz oder Umgreifendes sieht. So sieht auch Jaspers eine Zusammengehorigkeit
von seinen Gedankenkonstrukten und dem Glauben bzw. die das Nachdenken uber
Gott oder ein hoheres Sein. Beide sehen darin eine ,,Erhéhung* und den Versuch einer
Weiterentwicklung des Denkens des Menschen.

Sowohl Adler als auch Jaspers bringen den Begriff des Kosmos in Verbindung
mit Gottlichkeit und Glauben. Bei Jaspers ist der alteste Gottesbeweis der kosmologi-
sche, denn ,,aus dem Kosmos wird auf Gott geschlossen: aus dem immer Verursachten

des Weltgeschehens auf die letzte Ursache aus der Bewegung auf den Ursprung der

93



Bewegung, aus der Zufilligkeit des Einzelnen auf die Notwendigkeit des Ganzen*
(Jaspers, 1971, S. 34). Adler stellt den Menschen in Verbindung zum Kosmos, aus
diesem konne der Gott zu dem je Einzelnen sprechen. Nur wenn er sich mit dem Kos-
mos verbunden fuhlt, ist er sich seiner Zugehdrigkeit mit der Menschheit gewiss
(Adler, 2008b). Das fiktive Ziel ist die Einheit der Menschen in der Zukunft. Fihrt
man die Gedankengange von Adler und Jaspers zusammen, konnte man den religidsen
von Institutionen geformten Glauben als Zwischenstation betrachten, bis die Mensch-
heit sich das philosophische Denken als Allgemeingut angeeignet hat. Denn wenn
Gott ist und allen Menschen geschenkt wurde, bendtigt es keine Interpretation einer
Kirche, denn die Deutung der Chiffren, z.B. der Bibel, steht jedem frei. Jeder Mensch
erschafft sich selbst eine ihm eigene Realitat durch tendenzidse Apperzeption.
Nimmt man Bezug auf die Gedankengénge Jaspers, stellt sich die Frage, ob der
Mensch durch die ihm eigenen Deutungen die Sprache seines Gottes erféhrt. Dies
konnte man auch als Erhellung der Existenz (nach Jaspers) verstehen. Oftmals fiihren
Grenzsituationen bzw. Krisensituationen dazu (Jacobs & Thome, 2003). Jaspers sieht
den Menschen im Leben immer wieder in Grenzsituationen, diese sind auBBerhalb des
Alltags. Sie sind Startpunkt fiir philosophische Uberlegungen, da in ihnen ,,[eine] Er-
schitterung des menschlichen Bewusstseins und sein Verlorensein in der Welt als ur-
spriingliche Erkenntnissituation gesetzt und vorausgesetzt wird* (Jacobs & Thome,
2003, S. 510). In Krisen oder bei psychischen Erkrankungen kann auch eine Alltags-
situation, die von ,,gesunden* Menschen gemeistert wiirde, als Grenzsituation wahr-

genommen werden.

94



4. Anwendung in der Psychotherapie bei dissozialer Personlichkeits-

storung

Das folgende Kapitel soll keinen Behandlungsleitfaden darstellen, den man Punkt flr
Punkt befolgt. Es kann eine Mdglichkeit sein, tber sich selbst nachzudenken, sich neu
bewusst zu werden. Es erdffnet die Chance, Gewohntes und Alltigliches ,,hervorzu-
holen* und neu zu betrachten. Menschen sind verletzlich, wenn die Lebens- oder Men-
schenkenntnis angezweifelt wird. Ein/e Individualpsycholog/in benétigt Besonnen-
heit sowie Geduld und beseitigt seine/ihre eigenen personlichen Eitelkeiten. Men-
schenkenntnis in theoretische Form nutzt nichts, denn ,,lebendig manchen [kann man]
diese Wissenschaft erst dadurch, dass [man] ins Leben hinaus[tritt] und hier die ge-
wonnen Grundsitze [priift] und [anwendet]“ (Adler, 2007, S. 33).

Einen Psychopathen durch die Diagnose eines Typus festzulegen, ist gewaltsam
und immer falsch. Menschlich aber bedeutet die Klassifikation und Festlegung
eines Menschen eine Erledigung, die bei ndherer Besinnung beleidigend ist und
die Kommunikation abbricht. Das darf in aller erleuchtenden Begrifflichkeit
[...] nie vergessen werden. (Jaspers, 1973, S. 365)

Wie zu Beginn dieser Arbeit kurz erklart, finden sich Gemeinsamkeiten im Weltbild
von westlichen Gesellschaften in Krisenzeiten und einem/r Patient/in mit dissozialer
Personlichkeitsstorung. Der Aufmerksamkeitsfokus richtet sich nur mehr auf die ,,pri-
vate kleine* Welt und wird von einer ihr eigenen Logik geleitet und gestiitzt. Men-
schen mit dieser Personlichkeitsstruktur denken oftmals in Gegensatzen. Ambivalen-
zen konnen nur schwer ertragen werden, sie erzeugen eine innere Unruhe. Meist be-
ginnen Patient/innen dann zu agieren, dies kénnen Ubersprungshandlungen wie hys-
terisches Lachen oder Aggressionen sein, oder sie versuchen diesen Zustand bzw. die
Situationen, die dazu fuihren, zu vermeiden. Andere werden von ihnen unter der Pré-
misse entweder-oder wahrgenommen. Diese Wahrnehmung der Welt ist schwer ver-
anderbar, doch wenn der/die Patient/in Einblick in die eigene Handlungsweise ge-

winnt, kann er diese beeinflussen.

Wenn es gelingt, das schwer erziehbar Kind, den Nervosen, den Delinquenten
usw. aus dem Verstandnis seines in der Frihesten Kindheit aufgebauten

95



Lebensstil heraus auf seinen immerhin menschlichen Irrtum aufmerksam zu ma-
chen, und wenn man tber den nétigen Takt, Uber die Kunst und Gber die Mit-
menschlichkeit verfugt, ihm auch noch die Beschdmung tber seinen Irrtum zu
ersparen, so erlebt er die reinliche Umwandlung seine Lebensstils ohne Aufruhr
seiner Geflhle [und Zerknirschung]. (Adler, 2008b, S. 204)

Adler weist darauf hin, dass der/die Psychotherapeut/in vorsichtig sein muss bei der
Offenlegung von Erkenntnissen (ber das Seelenleben des/r Patienten/in. Dies ist erst
dann zu tun,t wenn man das gesamte Bild vor Augen hat und nur, wenn der/die Pati-
ent/in einen Vorteil daraus ziehen kann. Manche der oben besprochenen Begrifflich-
keiten betreffen Grundeinstellungen des/r Psychotherapeut/in, denn die Art und
Weise, wie man ,,versteht”, welchen ,,Stil* man an den Tag legt bei Psychoedukatio-
nen und ob man selbst glaubig ist, bilden die Basis gemeinsam mit den Theoriekon-
strukten der jeweiligen Therapiemethode. Andere Begriffe wiederum finden ihren
Weg in die Psychotherapie durch Besprechen. Dies kénnen Themen wie Sinnhaf-
tigkeit (im Leben), das Weltbild des/r Patient/in und wie sie ihm/ihr erscheint oder
auch das Unbewusste sein.

»Indem Jaspers dem Menschen grundsitzlich die Moglichkeit der existenziellen
Auseinandersetzung als entscheidende Lebensqualitat zuspricht, wird auch dem Pati-
enten in seinem pathologischen Erleben ein Anspruch auf Personlichkeitsentfaltung
und Freiheit zugestanden, auch und gerade angesichts seiner Krankheitsdiagnose*
(Jacobs & Thome, 2003, S. 515). Jaspers ist der Meinung, dass man niemals aus der
Kommunikation mit dem/r Patient/in gehen soll. Nur wenn man offen bleibt, wird es
maoglich, weitere Einblicke ins Seelenleben zu erhalten, die wiederum helfen, eine
verstandigere Hypothese zu erstellen und so auch eine passende Behandlung zu ge-
stalten. ,,Was sich nicht in Kommunikation verwirklicht, ist noch nicht, was nicht zu-
letzt in ihr grindet, ist ohne genligenden Grund. Die Wahrheit beginnt zu zweien*
(Jaspers, 1971, S. 95). In der Behandlung eines/r Patient/in gentigt es nicht, dem/der
Patient/in vorzusagen, was und wie es zu tun wére, damit eine Besserung der Symp-
tome eintritt. Nur das Probehandeln in der Psychotherapie durch Gespréche mit
dem/der Psychotherapeut/in ermdglicht, die gewonnenen Erkenntnisse zu internali-

sieren und im Alltag anzuwenden. Im Leben kommt man als Mensch immer wieder

96



in Grenzsituationen, die das eigene Leben erschittern und eine Neuadaption fordern.
Jaspers geht in seinen Gedanken als Philosoph oftmals vom ,,gesunden* Menschen
aus, der Krisensituationen auf mehr oder weniger flexible Weise 16sen kann. Diese
Art von Patient/innen schafft es, durch Reflektieren des eigene Handelns und Denkens
zu einem Erkennen der eigenen Willensfreiheit und Handlungsmacht zu gelangen, die
Grenzen der Transzendenz zu erspiiren. Doch bereits ,,neurotische* Menschen schei-
tern bei der Bewaltigung dieser Grenzsituationen alleine ohne Hilfe. Wird allerdings
das Vorhandensein einer Grenzsituation akzeptiert, kann es als Entfaltungsméglich-
keit dienen. Ahnlich wie Adler sieht auch Japers hier eine gewisse Inflexibilitat im
Handeln. Aber ist es geschafft, erfolgt eine verdnderte Wahrnehmung des Daseins.
Aber wenn fir eine/n Patient/in bereits Alltagssituationen zu Grenzsituationen wer-
den, wie verfiahrt man dann? ,,Wo dieses Nicht-aussprechen-kénnen in der Erfahrung
einer Grenzsituation noch als Bedingung fiir Transzendenz gelassen hingenommen
werden konnte, kann das pathologisch erlebende Subjekt auch den Sinn der Alltags-
situation nicht mehr so erfassen, wie es nicht-pathologische Menschen leisten kon-
nen“ (Jacobs & Thome, 2003, S. 512). In seinem Werk tiber Psychopathologie ver-
sucht Jaspers zuerst deskriptiv, die Vorgange zu beschreiben, um ihnen danach durch
Einfuhlung einen rekonstruierten Sinn zu geben. In einem Artikel fragen die Autoren
Jacobs und Thome, ob nicht allein das Mitfiihlen und mit dem/r Patient/in gemeinsam
Erarbeiten, dass es sich um eine Grenzsituation fur ihn/sie handelt, eine Weiterent-
wicklung ermdglicht. Es kdnnte ein Antrieb sein, um die eigenen Freiheiten zu hin-
terfragen und dadurch mehr davon zu gewinnen.

Bei der hier besprochenen Erkrankung wird die Umgebung als feindlich gesinnt
erlebt. Das Leben wird durch die Krankheit in einem engen Rahmen begrenzt. Freiheit
und Selbstbestimmung bekommen einen besonderen Stellenwert. ,,.Der Mensch ver-
mag umso entschiedener er selbst zu werden, je klarer und erftllter die Welt ist, mit
der seine eigene Wirklichkeit eins wird* (Jaspers, 1966, S. 156). In der Psychotherapie
wird versucht, die personliche Freiheit wieder herzustellen — oder zumindest Teile
davon. Dies kann im Kleinen eine Mit- oder Selbstbestimmung z.B. bei der Psycho-
therapeut/innen-Wahl bedeuten oder im gréRReren die Freiheit Beziehungen zu ande-

ren zu behalten oder zu beenden, ohne von eigenen Emotionen, ausgeldst von einer

97



verédnderten Wahrnehmung und Verarbeitung der Reize, iberschwemmt zu werden
und dadurch keine wahre Willensfreiheit mehr besessen zu haben. Die Psychoanaly-
tikerin Luise Reddemann betrachtet Freiheit und Sinn als einander zugehorig. ,,Als
Erwachsene empfinden wir es als sinnlos, wenn uns unsere Freiheit genommen wird.
Bei Kindern erzeugt das vor allem Panik* (Reddemann, 2021, S. 116). Ob und wie
Sinn im Leben gewahr wird, ist lebensstiltypisch gefarbt. Bei Patient/innen mit einer
Stérung der Ich-Struktur ist eine Mdglichkeit, Sinn zu erleben, durch die eigene Er-
héhung in Abwertung anderer. Eine weitere Mdglichkeit ist die Kompensation der
Sinnsuche durch Substanzenmissbrauch. H. und R. Ansbacher beschreiben, dass
,Verbrecher Entschuldigungen iiber Entschuldigungen [machen] oder sie klagen an-
dere an. Sie fihren unvorteilhafte Arbeitsbedingungen an, [sie] sprechen von der
Grausamkeit der Gesellschaft, die [ihnen] nicht geholfen hat [...]* (1982, S. 145).
Diese Gefiihle und Wahrnehmungen entstehen, wenn der Mensch meint sich rechtfer-
tigen zu missen. Die Autor/innen meinen, dass ein Mensch der ,,ein Ziel auf der niitz-
lichen Seite des Lebens* hat, dies nicht machen miisste. Diese Menschen tduschen ein
Gemeinschaftsgefiinl vor durch ebendiese Entschuldigung und Rechtfertigungen.
Diese konnten in einer Rechtfertigung vor dem eigenen Selbst entstanden sein, da
keiner sich selbst als schlechten Menschen wahrnehmen méchte. Alle Kompensatio-
nen geschehen ohne Bewusstsein daftir. Der Mensch reflektiert sich allein durch sein
Tun in der Welt und durch das Wissen der Dinge, es geschieht jedoch unbewusst.
Darum ist es wichtig, als ,,verstehender Psychologe* diese Art der Selbstreflexion zu
verstehen und den Menschen dort abzuholen, wo er stehen geblieben ist. Der/die Be-
handler/in hilft das zu vollziehen, ,,was er in seiner Selbstreflexion noch nicht vollzo-
gen hat oder ,,[er/sie nimmt] an ihr teil oder [treibt] sie voran® (Jaspers, 1973, S.
289).

Die Zuschreibung von Sinn steht im Dienst der Erreichung des fiktiven Zieles.
Nach Adler entwickelt der Mensch in der Kindheit eine Lebensschablone, die durch
die Intervention der ersten Kindheitserinnerung sichtbar gemacht werden kann. Sie
zeigt die Bewegungslinie und das fiktive Ziel, das seit der Kindheit besteht. Wie ent-
steht diese antimonische Einstellung der Welt gegentiber? Adler sieht den Ursprung

sowohl in einer Verzartelung des Kindes, was mit heutigem Verw6hnen und

98



Uberbeschiitzen gleichzusetzten ist, aber auch im Vernachlassigen des Kindes. Diese
Vernachléssigung findet in verschiedenen Formen statt und ist nicht immer auf den
ersten Blick sichtbar. Denn auch wenn ein Kind alle materiellen Dinge besitzt, aber
es kaum Zuwendung bekommt, das Eingehen auf korperliche und seelische Bedurf-
nisse nicht oder nur spéarlich geschieht oder wenn es zu hiufig vor Medien ,,abgescho-
ben‘ wird, dann lenkt das ,,das Interesse des Kindes vom Mitleben ab und wendet sie
der eigenen Gefahrdung und dem eigenen Wohle zu* (Adler, 2008b, S. 43). ,,.Die ir-
rige Meinung eines Menschen tber sich und ber die Aufgaben des Lebens stoflt frii-
her oder spéter auf den geharnischten Einspruch der Realitét, die Lésungen im Sinne
des Gemeinschaftsgefiihls verlangt™ (Adler, 2008b, S. 34). Der Individualpsychologe
und Autor Rattner geht davon aus, dass in der Psychotherapie ein kleines Gemein-
schaftsgefuhl gelehrt wird und ein Ausblick auf das groRe Gemeinschaftsgefuhl, sozu-
sagen das Wir-Gefhl, vielleicht einer Gruppe gegenuber, gegeben werden kann. Ge-
meinsam mit dem/r Patient/in ist der/die Psychotherapeut/in ein/e Suchende/r und
nicht Wissend. Adler sieht die Aufgabe, von einem/r Psychotherapeut/in darin in
dem/r Patient/in das Gemeinschaftsgefiihl und den Mut wachsen zu lassen, ,,durch die
Uberzeugung von den wirklichen Ursachen des Fehlschlags, durch Aufdeckung der
unrichtigen Meinung, des verfehlten Sinnes, den das Individuum dem Leben unterge-
schoben hat, um ihn dem Sinne ndher zu bringen, den das Leben dem Menschen auf-
gegeben hat (Adler, 2008b, S. 39). Jedoch ist auch ein Gedanke Reddemanns nicht
zu vernachlassigen: ,,Nicht um das, was wir fiir sinnvoll halten, sondern um eine
freundliche Begleitung fir Patient/innen, um herauszufinden, wie ihr Sinnerleben ist
und was ihnen — falls sie das Wiinschen — bei der Sinnorientierung hilft“ (Reddemann,
2021, S. 118).

Ein Neurotiker versucht, sich mit Ruckzug und Vermeidung zu schitzen, wenn
er eine Niederlage oder einen Verlust seines Personlichkeitsgefuhls fiirchtet. Er nimmt
lieber die Symptome der Krankheit in Kauf und lernt diese fiir sich zu niitzen, um den
Rickzug zu rechtfertigen. Oder ist der neurotische Mensch die Antwort auf unseren
Zeitgeist, wie schon F. Wilken in seinem Essay vermutet (1926)? Denn er sieht eine
neue Synthese zwischen Individuum und Gemeinschaft, in der das autonome Indivi-

duum die Verantwortung fir sich selbst Gbernimmt. Dies entspricht ganz dem Wesen

99



der Existenzphilosophie. Doch wie kann das jetzt gelesene Anwendung in der Psy-
chotherapie finden? Diese hochtrabenden Gedankenkonstrukte — manche so kompli-
ziert, dass ihnen nur schwer zu folgen ist. Wie kann man dem/der Patienten/in diese
Theorien verstdndlich machen? Manche durch Psychoedukation, andere durch den
Ausdruck der eigenen inneren Haltung dem/der Patient/in gegentiber. Die Erfahrung
im Umgang mit anderen Menschen selbst ermdglicht es, den Blickwinkel von selbst
erflllenden Prophezeiungen im Sinne des Lebensstils und des fiktiven Zieles zu ver-
andern. Der/die Psychotherapeut/in ermdglicht es dem/der Patient/in, in der Bezie-
hung zur ihr eine korrektive Erfahrung bezuglich des Angenommen-Seins zu erleben.
Durch das Angenommen-Sein kann eine Bewusst-werdung des Seins auf der Stufe
der Jasperschen Daseinserhellung angeregt werden.

Es ist der Leidensdruck, der Patient/innen in Psychotherapie gehen lasst. Oft ist
das Leiden verschleiert durch den sekunddren Krankheitsgewinn, der subjektiv
zweckmalig erscheint. Dieses Leiden bei psychischen Erkrankungen betrifft oftmals
zuerst das soziale Umfeld und die Angehorigen. Um sich in einer sozialen Gemein-
schaft zugehdrig zu fihlen und nicht in regelmaRigen Abstdnden mit deren Regeln
und Gesetzen zusammenzustoRRen, bendtigt man Gemeinschaftsgefihl, z.B. um Hilfe
zu bitten, aber auch um zu helfen, dem auch ein Wunsch an der Gemeinschaft teil zu
haben inne ist. Doch sieht der/die Patient/in auf Grund der Schwere der psychischen
Symptome, den medizinische und psychotherapeutische Behandlungsbedarf gele-
gentlich nicht. Man koénnte dies auch mit einer Handlung im Zweck der bedingten
Forderung beschreiben, da es sich nicht dem Leben als Ganzes gegenuber wohlwol-
lend zeigt. Oftmals wird die psychotherapeutische Praxis mit der Frage betreten: Was
soll ich tun? Man konnte diese Fragen mit direktiven Handlungsanweisungen beant-
worten, doch wiirden sie nur die Erfiillung der Forderung nach einer Autoritat, somit
zweckmalRig und somit eine bedingte Forderung sein. Warum also Philosophieren in
der Therapie? ,,.Denn der Sinn des Philosophierens ist Gegenwértigkeit. Wir haben
nur eine Wirklichkeit, hier und jetzt. Was wir durch unser Ausweichen versdumen,
kehrt nie wieder, aber wenn wir uns vergeuden, auch dann verlieren wir das Sein.

Jeder Tag ist kostbar: ein Augenblick kann alles sein“ (Jaspers, 1971, S. 110).

100



Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass man mit einer herausfordernden
Beziehungsgestaltung konfrontiert wird bei Behandlungen von Menschen mit disso-
zialen Personlichkeitsstérungen. Der/die Behandler/in kann die Ablehnung der Welt,
aber auch dem Patienten/in gegeniiber im Sinne der Gegenubertragung tbernehmen.
Deshalb ist es wichtig, diese Gegentibertragungen zu identifizieren und fir den The-
rapieprozess nutzbar zu machen. Das ,,Aushalten* der verdrehten Beziehungsange-
bote, wenn denn solche erkennbar sind, ist ein wichtiger Teil der Behandlung, denn
sie ermdglichen in kleinen Schritten eine Korrektur des Lebensstils. Der/die Patient/in
sollte in der Aufdeckung seiner/ihrer Irrtimer im eigenen Tempo vorgehen kdnnen.
Der/die Psychotherapeut/in klart im Idealfall im Vorhinein eigene Sinnfragen und
Haltungen zu aktuellen krisenhaften Geschehnissen. Eigene Meinungen sollten hin-
terfragt werden und doch sollte man zu seinen Uberzeugungen stehen, sonst neigt man
dazu, nicht authentisch zu wirken. Das kdnnte Misstrauen beim Gegentiber hervorru-
fen, da diese bereits in friher Kindheit, ob der negativen Erfahrungen mit Bezugsper-

sonen, ein unbewusstes Sensorium daftir ausbildeten.

101



5. Gesellschaftlich betrachtet

Warum wird hier das Thema der Corona-Impfung in Osterreich als Beispiel fiir die
allgemeine Diskussionskultur in Osterreich oder der westlichen/deutschsprachlichen
Welt herangezogen? Es erfolgt wie bei der Dissozialen Personlichkeitsstorung eine
Unterteilung des Lebens und der Argumente in Schwarz und Weil3, Gut und Bose,
richtig und falsch. Dahinter steht der Gedanke: Ich habe recht, nur meine Meinung
darf richtig sein, denn sonst bekomme ich Angst und muss mich sichern. Das erste
Absichern besteht bereits darin, keine anderen Meinungen zuzulassen. Doch wie im
vorangegangenen Text mehrmals erwéhnt, lebt die Diskussion und der Austausch, vor
allem in den Wissenschaften, von der Idee, dass die eigene Meinung korrekturbedirf-
tig sei und alles auch ganz anders sein konnte. Die Diskussion, den Grad der Solida-
ritdt von einem Menschen an einer Impfung oder dem Tragen einer Maske festzuma-
chen, klingt auf den ersten Blick absurd. Doch wurde es als Narrativ der Politik und
Medien in Osterreich genutzt. Social Media fungierte als Brennglas, unter dem die
Antithetik noch ersichtlicher wurde. Wieso betraf der Aufruf zur Solidaritat nur die
Corona-Impfung? Was ist mit der HPV-Impfung, der Grippe-Impfung, Fast Food, Ni-
kotin- und Alkoholkonsum? Wie ist das mit dem Verfall der Impfstoffe, die gekauft
wurden? Was ist mit den Korruptionsverdachtsfallen in der Politik? Muss nur ,,eine
Seite* solidarisch sein? Wahrend der Lockdown-MalRnahmen wurde um Solidaritét
flr &ltere und kranke Menschen gebeten, z.B. keine High Risk Sportarten, um die
Notaufnahmen zu schonen, oder ,,nur sich an die Regeln halten und spéter das Imp-
fen. Es wurde in der Schule groRer Druck auf die Kinder ausgetibt, doch sollte man
hier nicht die nachste Wir-Stufe des Gemeinschaftsgefuihls lernen? Das Sich-integrie-
ren in eine groflere Gruppe, den sozialen Umgang mit Menschen aufl3erhalb der
Stammfamilie? Wenn diese Bildungsstatten jedoch geschlossen bleiben oder verzerrte
Ideale vorlebten, was haben die Kinder und Jugendlichen gelernt? ,,Was aus dem Volk
wird, liegt an seiner Erziehung durch Eltern und Schulen und des Einzelnen durch
sich selbst* (Jaspers, 1966, S. 150).

Solidaritat erwdachst aus dem Gemeinschaftsgefiihl und auch aus der unbeding-
ten Forderung, welches durch Vorleben und dessen Erfahren ebendieser gelehrt wird.

Die Art und Weise, wie Diskussionen derzeit gestaltet werden, wurde ,,beigebracht*.

102



Die Meinung anderer zu respektieren und ihr gegentber offen zu bleiben, ist nicht
angeboren. Reflexionsfahigkeit muss getibt werden und braucht geeignete Vorbilder.
»Erziehung als Hilfe zum Selbstwerden vollzieht sich als unbedingte Weggenossen-
schaft, in der sich eigenes Menschsein bewahrt, das sich mit dem Andern riickhaltlos
einlalt und ihn gerne gelten 14kt als den Anderen, der uneingeschrankt er selbst sein
kann“ (Horner, 1977, S. 32).

Bereits vor ca. 100 Jahren sieht Adler eine (beginnende) Entfremdung der Men-
schen untereinander (Adler, 2008b). Es ist fur ihn ein Schritt in die Einsamkeit und
des Unverstandnisses miteinander. Der Mensch ist per se durch seine Zugehorigkeit
zu Religion, Kultur und Weltbild voneinander getrennt, doch durch digitale Medien
und in Osterreich als Folge der immer wieder passierenden Spaltung der Bevolkerung
durch die Narrative der Politik, sei es Migration oder Corona oder die Einstellung zu
Klima betreffend, wird diese Trennung bewusst weiter vorangetrieben. Doch um ein
gutes Miteinander zu leben, braucht man Menschenkenntnis, die man nur im Umgang
miteinander erwerben kann.

Wahrend der Zeiten von Corona und seinen EinddmmungsmalRnahmen wurde
fir manche Menschen in unserer Gesellschaft die Worte Freiheit und Unabhéngigkeit
uber alle Mal3en wichtig. ,,Viele Menschen, die jetzt auf die Strae gehen, fiihlen sich
in ihrer Freiheit so stark eingeschrankt, dass sie nicht mehr bereit sind, die Einschran-
kungen ihrer Freiheit hinzunehmen, das wiirde ihnen wohl sinnlos erscheinen*
(Reddemann, 2021, S. 116). Doch was ist Freiheit oder wann ist man unabhéngig von
anderen? Wenn es nach Jaspers geht, dann kann der Mensch nur unabh&ngig sein,
,wenn [er] zugleich in die Welt verflochten [ist]* (Jaspers, 1971, S. 89). Es geht da-
rum, die Verbindung zu den ,,Anderen nicht zu verlieren. Durch stete Gesprachsbe-
reitschaft mit Menschen mit kontraren Meinungen bleibt man mit ihnen in Beziehung,
ohne das gleiche Weltbild teilen zu missen. ,,[Denn] der Mensch kann sich halten auf
einem isolierten Punkt der Losgel6stheit. Diese vermeidlich absolute Freiheit schlagt
sogleich um in eine andere Abhingigkeit, im AuBeren von der Welt, um deren Aner-
kennung gebuhlt wird, im Inneren von undurchhellten Leidenschaften* (Jaspers,
1971, S. 86).

103



Verschieden Krafte wie Medien und Politik versuchten und versuchen, die Be-
volkerung zu manipulieren, anhand von gekauften Meinungs- und Stimmungsumfra-
gen in Osterreichischen Medien belegbar, und verstarken dadurch den Wunsch nach
Unabhéangigkeit. Sie versuchen, zu (be)herrschen, nimmt man die Definition von herr-
schen nach Jaspers: ,,Herrschen ist nicht Lieben. Herrschen hélt sich in kommunika-
tionsloser Distanz, fiihlt sich dem, was es beherrscht, nicht verpflichtet, braucht List*
(Jaspers, 1977, S. 42). Wer sich Oberlistet fuhlt, wird misstrauisch. Menschen mit ei-
ner bestimmten Personlichkeitsstruktur ziehen sich aus unbewusster, undifferenzierter
Angst zuriick. Um nicht in der Isolation zu landen, suchen sie sich ,,Gleichdenkende,
um sich wieder in Gemeinschaft und sicher zu fuhlen“. Doch wie aus dem Dilemma
entkommen? ,,Philosophie aber ist die Schule dieser Unabhéngigkeit, nicht der Besitz
der Unabhéngigkeit” (Jaspers, 1971, S. 91). Im Kapitel tiber die Einheit der Menschen
wird Jaspers zitiert mit den Worten ,,reiner liebender Kampf™, das beinhaltet, dass
man in Diskussionen kampfen darf, jedoch immer mit dem Aspekt der Liebe und Zu-
neigung fur das Gegenuber. Dadurch erfolgt eine unausgesprochene Einladung zur
Partizipation.

Jaspers offenbart in einem pragnanten Satz, dass Druck auf Andersdenkende,
vor allem derjenigen, die sich politisch rechts befinden, nur die Macht eben derer for-
dert und stérkt. ,,Wo der Marxismus und Totalitarismus durch Zwangsmafinahmen
[...] oder auch nur durch Gesinnungsdruck direkt bekdmpft wird, wird er vielmehr
erzeugt (Jaspers, 1958, S. 446-447). Osterreichs Politik hatte wahrend der drei Jahre
andauernden Corona-Pandemie mehrere totale Lockdowns und verschiedene andere
Einddmmungsmalinahmen, wie FFP2-Maskenpflicht im o6ffentlichen Bereich und
Schulschliefungen angeordnet. Die Berichterstattung im 6ffentlich-rechtlichen Me-
dien und in den allgemeinen Print-Medien war angstbesetzt und in Osterreich trat am
5.2.2022 nach vorheriger Priifung das COVID-19-Impfpflichtgesetz in Kraft. Jedoch
folgte kurz darauf die Information des Bundesministeriums, dass ,,die allgemeine CO-
VID-19-Impfpflicht [...] mit 12. Mérz 2022 durch die Verordnung des Bundesminis-
ters fiir Soziales, Gesundheit, Pflege und Konsumentenschutz [...] vorriibergehend
ausgesetzt [wird]. Diese Verordnung (und damit die Aussetzung der Impfpflicht) ist
zunéchst bis inklusive 31. Mai 2022 giiltig™ (2022). Im Mai 2022 kommt es zu einer

104



erneuten Evaluierung des Gesetzes durch eine unabhangige Kommission, die weiter-
hin empfiehlt, die Impfpflicht einzustellen und auf gezielte Aufklarung fiir die Bevol-

kerung in Osterreich zu setzen (Bundesministerium fir Soziales G. P., 2023).

Jetzt wird uns die allgemeine Situation, die faktisch immer war, entscheidend
wichtig: Dal} ich mit dem anderen in der Wahrheit einig werden kann; dal} mein
Glaube, gerade wenn ich mir gewi bin, auf anderen Glauben stof3t; dal ir-
gendwo an der Grenze immer nur der Kampf ohne Hoffnung auf Einheit zu blei-
ben scheint, mit dem Ausgang von Unterwerfung oder Vernichtung; daf? Weich-
heit und Widerstandlosigkeit die Glaubenslosen sich entweder blind anschlieRen
oder eigensinnig trotzen 1aRt — alles das ist nicht beildufig und unwesentlich.
(Jaspers, 1971, S. 22)

Wieso war eine Vorschreibung der Impfung per Gesetz notig? Es kam durch den
Druck der Regierung eventuell zu einer Verschlechterung der Impfbereitschaft. Die-
jenigen die ,,eigensinnig trotzen®, um mit Jaspers Worten zu sprechen, sind wohl die
so genannten ,,Corona-Leugner. Es fand und findet auch jetzt noch nicht eine ehrli-
che, 6ffentliche Reflexion und Aufarbeitung dieser spaltenden schwarz-weil} Betrach-
tung statt. Jedem einzelnen ging es darum, die einzige mogliche Wahrheit zu kennen,
auch wenn diese sich in wenigen Monaten aufgrund von neuem Wissensgewinn iber
die Krankheit und die Auswirkungen der verschiedenen Malinahmen ganzlich anders
darstellen kann.

Bei der Impfung wurde seitens der Osterreichischen Gesundheitskasse im Jahr
2022 z.B. mit einem Werbelied statt sachlicher und informativer Aufklarung gearbei-
tet. Die Medien (Print und Soziale) unterteilten die Bevolkerung in COVID-19 Ge-
impfte und ungeimpfte Personen. Die medizinische Expertise wurde kaum hinterfragt
und dadurch wurde die Betrachtungsweise einseitig. Jaspers findet fir diese Perspek-
tive den Begriff des Wissenschaftsaberglaubens. Um dies zu verstehen, ist ein kleiner
Exkurs in die Gedanken von Jaspers zur modernen Wissenschaftlichkeit notig. Diese

setzt sich aus den folgenden Punkten zusammen:

1. Methodische Erkenntnis mit dem Wissen von der jeweiligen Methode und ih-
ren Grenzen

2. Zwingend gewiss, mit dem Wissen auch der Ungewissheit

105



3. Allgemein giiltig, nicht nur im eigenen Anspruch, sondern faktisch allgemein
gultig

Vor allem der zweite Punkt ist hier zu betonen, denn es gebietet ein neugieriges Hin-
wenden hin zum Nicht-Wissen. Diese ,,wissenschaftlichen Erkenntnisse [sollen sich
ausbreiten], tiber allem als ein sichtlich fiir Jedermann® (1960, S. 3:34-3:37). In unse-
rer westlichen Gesellschaft kommen wir dem aufgrund von Meinungsfreiheit und dem
guten Zugang zu Informationen ohne Zensur nahe. Der moderne Mensch ist laut Jas-
pers ein Fachmann in seinem kleinen Bereich und ,,alle leben, als ob, von einem Ort
her das Ganze gefiihrt werde. Aber an diesem Ort steht kein Fachmann, dort findet
[man] nichts* (1960, S. 17:53-18:03). Diese Entdeckung der Unwissenheit, z.B. der
Politik, fihrt den Menschen in die Daseins-Not. Es scheint als kénnte man hier den
Wissenschaftsaberglaube entdecken, der das Gefuhl des Betrogen-seins, der Ver-
zweiflung und der sterbensmiiden Gleichgultigkeit fordert. Man konnte es in den Jah-
ren der Corona-Pandemie und den dazugehorigen Erldssen der Regierung, aber auch
bei den Demonstrationen von den Meinungsvertreten der ,,Nicht-wie-die-Regierung-
Denkenden‘ beobachten. Der in diesem Aberglauben Gefangene wird nach Jaspers
blind flr die Wahrheit und Wirklichkeit. Den Sprung in die Transzendenz jedoch kann
nur erlangen, wer die Endlichkeit der Wissenschaften akzeptiert. Wissenschaftliche
Erkenntnis ist keine Seins-Erkenntnis, sie gibt keine Antworten auf die Ziele des Le-
bens und auch keine Antwort auf die Frage nach dem eigenen Sinn des Daseins. Das
Gefangen-Sein betraf/betrifft Vertreter auf beiden Seiten. Bleibt man in der Diskus-
sion um Wahrheiten in einer philosophischen Geisteshaltung ist ,,dieser Kampf um
Diskussion nicht Kampf um Macht, sondern Kampf als Weg des Hellwerdens im In-
fragegestelltsein, Kampf um Klarheit des Wahren, in dem alle Waffen des Intellekts
dem Gegner ebenso zur Verfligung gestellt werden wie dem Ausdruck des eigenen
Glaubens (Jaspers, 1971, S. 66-67). Es wirde ermoglichen, nach langem Festhalten
an eigenen Positionen diese verlassen zu kénnen, ohne einen Selbstwertverlust oder
eine narzisstische Kriankung zu erleiden. ,,Denn der Hochmut des absolut Wahren ist
die eigentliche vernichtende Gefahr fiir die Wahrheit in der Welt* (Jaspers, 1971, S.
55).

106



So bt Adler ebenfalls Kritik an zu ,,starren* Wissenschaften, denn fir ihn gibt
es (1.) keine absolute Wahrheit. (2.)sind fur Adler Kausalitatsgesetze nicht gultig in
der Entwicklung des Menschen, diese kann man nur mit statistischer Wahrscheinlich-
keit vorauszusagen probieren, jedoch darf man davon keine Regeln ableiten. Und (3.)
sind die Ganzheitlichkeit und Einheit zu wahren (Adler, 2010).

Alles ist miteinander verbunden — der Staat und die tragende Gemeinschaft sind
der Kontext, in dem der Geist, das Menschsein, die Existenz und somit die Transzen-
denz eingebettet sind. Sie sind das Dach Gber allem. Auch die tendenzitse Apperzep-
tion des Menschen ist sozio-kulturell gepragt. O. Kaus, ein Anh&nger Adlers, sah in
der Individualpsychologie die Chance, Menschen seelisch gesiinder zu machen und
mit dem Wissen Uber die eigenen Dynamiken des Seelenlebens und die eigenen Ziele,
ihnen zu ermoglichen Uberlegtere und nicht emotional gesteuerte politische Entschei-
dungen zu treffen (Mackenthun, 2012, S. 108-109). Dies soll zur Utopie, der sub spe-
cie aeternitatis fiihren, die die gesamte, globale Menschheit zu einer groRen im besten
Fall friedlichen Gemeinschaft werden l&sst. Man hilft sich gegenseitig, es herrscht
Friede. Das wirde eine globale Mdglichkeit bieten, um Konzepte und Malinahmen
gegen verschiedenartige Krisen durchzusetzen/umzusetzen. Lésungen fir globale
Probleme wird nicht ein einzelner Mensch oder der Staat alleine finden und schaffen.
Bei der Pandemie wurde es ersichtlich, dass man nur gemeinsam erfolgreich sein

kann. Doch scheint es derzeit eher, als ob eine VVoraussage Jaspers eintritt, denn

wenn in Staat und Erziehung die Seele schwindet, der aus Unbedingtheit in der
geschichtlichen Kontinuitat entscheidende Wille ausbleibt, beide dem chaoti-
schen Wechsel von Verstandesplan und unverniinftiger Gewaltsamkeit verfal-
len, so sind das Zeichen, dal die Wirkung aus dem (bergreifenden Ganzen er-
loschen ist oder flr eine Zeit schweigt. (Jaspers, 1977, S. 66)

107



Reslmee

In der Arbeit mit Menschen wird man immer wieder mit Themen, Gefuhlen und Situ-
ationen konfrontiert, die das private Leben ebenfalls gleichstark betreffen. Um in der
psychotherapeutischen Arbeit nicht darauf zu verfallen, ,,sich selbst zu therapieren®,
sondern immer im Sinne des/r Patient/in zu handeln, ist es wichtig, sich und die eige-
nen Stérken und Schwachen nicht nur gut zu kennen, sondern auch stets zu hinterfra-
gen und aufmerksam sich selbst gegenuber zu bleiben. Vielleicht beunruhigen mich
auf einmal Dinge, die ich lange gar nicht wahrgenommen habe? Wie ging es mir selbst
wahrend der verschiedenen Lockdowns, wie war ich selbst und meine Familie betrof-
fen? Die Klimaveranderung durch den Menschen und der sorglose Umgang mit der
Natur und den Ressourcen der Erde haben weltweite Auswirkungen, wie Pandemien
und Kriege, und betreffen jeden einzelnen. Wie fuhle ich mich bei einem Gesprach
dariiber? Habe ich mich mit meinen eigenen Geflihlen diesen Geschehnissen gegen-
uber genug beschaftigt, um sie von der Gegeniibertragung trennen zu kénnen? Und
wie will man selbst Sicherheit vermitteln, wenn sich alles unsicher anftihlt? In Europa
wurde vielen mit dem Einmarsch von Russland in die Ukraine bewusst, dass Krieg
auch ganz in der Nahe wieder stattfinden kann. Alte, l&ngst verdrangte und in die
Vergangenheit geschobene Angste, Bilder und Gedanken wurden reaktiviert. Die
Furcht vor Kélte, Hunger und Gewalt erfuhr eine Reaktualisierung in manchen Men-
schen. All diese gesellschaftlichen und globalen Fragen betreffen auch Menschen, die
in psycho-sozialen oder medizinischen Berufen arbeiten. Deshalb halte ich es fir
wichtig, dass man manchmal kurz innehélt in dieser schnellen, komplexen Welt, in
der eine Information die nachste jagt, und sich selbst existenzielle und unangenehme
Fragen zu stellen. Yalom sieht den Mensch im Konflikt mit ,,Gegebenheiten der Exis-
tenz* und meint damit ,,bestimmte intrinsischen Eigenschaften, die [...] ein unaus-
weichlicher Teil der Existenz des menschlichen Wesens in der Welt sind* (2010, S.
20). Der existenzielle dynamische Konflikt betrifft nach Yaloms Meinung vier Be-
gegnungen: den Tod, die Freiheit, die Isolation und die Sinnlosigkeit. Welche Geftihle
empfinde ich bei der Konfrontation mit (von einem Einzelnen) unldsbaren Aufgaben,

die die Zukunft scheinbar mit sich bringt?

108



Denken wir zurtick an die Idee der Unbedingten Forderung: Wie wiirde ein Han-
deln gegeniiber jemandem mit einem absolut kontraren Weltbild aussehen kénnen?
Was heiflt das fir meinen personlichen Komfort und im Alltag? Wie reagiere ich,
wenn ein/e Patient/in grundsatzlich anderer Meinung ist als ich in wesentlichen Ein-
stellungen? Féllt es mir selbst leicht, auf etwas zu verzichten oder etwas in meinem
Handeln zu verandern, obwohl andere es nicht machen? Wie leicht fallt es, ehrlich
uber die eigene Verantwortung im Umgang mit anderen nachzudenken? Heif3t Han-
deln mit Liebe zum Wohle aller auch die Natur und die anderen Lebewesen mit ein-
zubeziehen oder beschrénkt es sich auf den Menschen? ,,Die grundlegenden existen-
ziellen Konzepte selbst sind nicht komplex, sie brauchen nicht so sehr entschliisselt
und peinlich genau analysiert zu werden, sondern miissen enthiillt werden* (Yalom,
2010, S. 29-30).

Far mich, die Autorin, selbst war das Schreiben dieser Arbeit ein Ansto3 zur
eigenen Innenschau und dem Uberdenken von Meinungspositionen. Die Idee des phi-
losophischen Nachdenkens begann, durch die Beschaftigung mit den Schriften von
Adler und Jaspers, in den Alltag und die eigenen Psychotherapien einzuflieRen. Durch
, Trail und Error* wurde sichtbar wann es moglich ist Patient/innen auf die Metaebene
zu begleiten und von dort aus die Lebensprobleme zu betrachten. Als besonders
fruchtbar erwies sich die Hinzuziehung von den Ebenen der Welt von Jaspers. Durch
die Verbildlichung in der Abbildung 5 konnte es leichter verstanden werden. Und
der/die Patient/in verlor die Angst, nicht zu gentigen, da der Anfang im Wahrnehmen
von einfachen Gegenstéanden bestand. Erst wenn sich der/die Patient/in von selbst auf
die néchste Ebene begab, wurde dies ihm/ihr riickgemeldet. ,,Die Grundlagen der
Menschenkenntnis sind derart, dass sie allzu viel Uberhebung und Stolz nicht zulas-
sen (Adler, 2007, S. 27). Dies sollte uns als Psychotherapeut/innen immer bewusst
sein, denn nur durch Zurticknehmen der eigenen scheinbar bereits ganz klaren Hypo-
thesen bleibt man offen fiir andere Mdglichkeiten. ,,Alle Qualitdten des menschlichen
Seelenlebens, alle Leistungen des menschlichen Geistes sind nur in einem Zusam-
menhang der Menschen untereinander denkbar* (Adler, 2007, S. 238). Er pladiert fur
eine liebevolle Gemeinsamkeit, um die Probleme und Krisen unserer heutigen Zeit zu

bewéltigen. Um mit den Worten von Sarah Bakewell zu schlieBen: ,,[Die]

109



philosophischen Ideen [der Existenzphilosophie] sind nach wie vor aktuell, weil sie
das Leben betreffen und weil sie die zwei groen Menschheitsfragen stellen: Was sind
wir? und Was sollen wir tun?* (Bakewell, 2016, S. 45).

110



Literaturverzeichnis

Adler, A. (1930). Die Technik der Individualpsychologie; Zweiter Teil; Die Seele des
schwererziehbaren Schulkindes. Berlin, Heidelberg: Springer.

Adler, A. (1979). Wozu leben wir? Berlin: Fischer Taschenbuch.

Adler, A. (2007). Menschenkenntnis (1927). (J. Ruedi, Hrsg.) Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Adler, A. (2008a). Uber den nervosen Charakter (2. korrigierte Ausg.). (K. H. Witte,
A. Bruder-Bezzel, & R. Kiihn, Hrsg.) Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Adler, A. (2008b). Der Sinn des Lebens (1933); Religion und Individualpsychologie
(1933). (R. W. Reinhard Brunner, Hrsg.) Goéttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Adler, A. (2009). Schriften zur Erziehung und Erziehungsberatung (1913-1937). (W.
Datler, J. Gstach, & M. Wininger, Hrsg.) Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Adler, A. (2010). Personlichkeitstheorie, Psychopathologie, Psychotherapie (1913-
1937). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Adler, A. (2019). The Fundamental Views of Individual Psychology. The Journal of
Individual Psychology, 75(3), 185-187. doi:d0i:10.1353/jip.2019.0023.
Ansbacher, H. L., & Ansbacher, R. R. (1982). Alfred Adlers Individualpsychologie;
Eine systematische Darstellung seiner Lehre in Ausziigen aus seinen Schriften.

Minchen: Ernst Reinhardt.

Antoch, R. (1981). Anmerkungen zum Thema Gemeinschaftsgefiihl. (R. Kausen, E.
Ringel, V. Louis, & u.a., Hrsg.) Zeitschrift fiir Individualpsychologie(1), S. 40-
42.

Antoch, R. (1985). Lebensaufgaben. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.),
Worterbuch der Individualpsychologie (S. 249-250). Minchen: Ernst
Reinhardt.

Bakewell, S. (2016). Das Cafe der Existenzialisten. Minchen: C.H. Beck oHG.

Bald , K. (2006). Das Adlersche Konstrukt '‘Gemeinschaftsgefuhl'. In K.-J. Bruder, &
A. Bruder-Bezzel (Hrsg.), Individualpsychologische Psychoanalyse (S. 61-
80). Franktfurt/Main: Peter Lang.

111



Bollnow, O. (1948). Deutsche Existenzphilosophie und franzosischer
Existentialismus. Zeitschrift Fur Philosophische Forschung, 2(2/3), 231-243.
Abgerufen am 30. Oktober 2022 von http://www.jstor.org/stable/20480187

Brucher, K. (08. 10 2011). Jaspers und das Problem des Verstehens: pladoyer fur eine
Revision. Fortschritte der Neurologie - Psychatrie, S. 213-220.
doi:http://dx.doi.org/10.1055/s-0031-1281668

Brunner, R. (2008). Einleitung. In A. Adler, R. Brunner, & R. Wiegand (Hrsg.), Der
Sinn des Lebens (1933); Religion und Individualpsychologie (S. 11-21).
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bundesministerium fiir Soziales, G. P. (02. 04 2022). Gesetzesentwurf zu Impfpflicht
gegen das Corona Virus in Osterreich. Abgerufen am 02. 04 2022 von
https://www.sozialministerium.at/Corona-
Schutzimpfung/Impfpflicht/Rechtliches.html

Bundesministerium fiur Soziales, G. P. (22. 08 2023). Nationales Impfgremium. Von
https://www.sozialministerium.at/Themen/Gesundheit/Impfen/Nationales-
Impfgremium.htmI20 abgerufen

Datler, W. (1996). Adlers schiefes Verhaltnis zum Konzept des dynamischen
Unbewuliten und die Identitdt der Individualpsychologie. Zeitschrift fir
Individualpsychologie(21.), 103-116.

Disse, S. (2022). ICD-11 Klassifikation; Basiswissen. Rotterdam: Bookmondo.

Dreikurs, R. (1978). Nachwort. In A. Nikelly (Hrsg.), Neurose ist eine Fiktion; Die
Behandlung von Verhaltensstdrungen nach Alfred Adler (S. 237-239).
Minchen: Kindler.

Galle, R. (2009). Der Existenzialismus. Paderborn: Wilhelm Fink GmbH & Co
Verlags-KG.

Hauser, N., Herpertz, S., & Habermeyer, E. (08. 01 2021). Das liberarbeitete Konzept
der Personlichkeitsstorung nach 1CD-11: Neuerungen und mdgliche
Konsequenzen fiur die forensich-psychiatrische Tatigkeit. (A. Mokros , H.
Brettel, P. Briken, K.-P. Dahle, & E. Habermeyer, Hrsg.) Forensische
Psychatrie, Psychologie, Kriminologie(15), S. 30-38.
doi:https://doi.org/10.1007/s11757-020-00648-3

112



Hoffmansthal, H. v. (2013). Gabriele D"Annunzio. In H. v. Hoffmansthal, & M.
Holzinger (Hrsg.), Essays, Reden und Vortrage (S. 38-46). Berlin:
CreateSpace Independent Publishing Plattform. Abgerufen am 12. 4 2022 von
http://www.zeno.org/Literatur/M/Hofmannsthal,+Hugo+von/Essays,+Reden,
+Vortr%eC3%A4ge/Gabriele+d%27Annunzio?2}s{1;2}pah%25n{1;2}%5Be
%E4%5Dh%25n{1;2}

Horner, H. (1977). Einflhrung. In H. Horner (Hrsg.), Was ist Erziehung?; Ein
Lesebuch (S. 20-36). Miinchen: Piper Verlag.

Jacobs, K., & Thome, J. (2003). Zur Freiheitskonzeption in Jaspers'
Psychopathologie. Fortschritte der Neurologie-Psychiatrie(71), 509-516.

Jaspers, K. (1947). Von der Wahrheit. Minchen: R. Piper & Co.

Jaspers, K. (1958). Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Miinchen: R. Piper
& Co.

Jaspers, K. (1960). Die geistige Situation der Zeit. Berlin: Walter de Gruyter.

Jaspers, K. (1961). Die Idee der Universitat. Berlin, Heidelberg: Springer Verlag.

Jaspers, K. (1966). Wohin treibt die Bundesrepublik?; Tatsachen, Gefahren, Chancen.
Minchen: Piper.

Jaspers, K. (1971). Einfiihrung in die Philosophie. Miinchen: Piper Verlag.

Jaspers, K. (1973). Allgemeine Psychopathologie. Berlin: Springer Verlag.

Jaspers, K. (1977). Was ist Erziehung?; Ein Lesebuch. (H. Horn, Hrsg.) Minchen:
Piper.

Jaspers, K. (1984). Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung.
Minchen: R. Piper & Co.

Jaspers, K. (1992). Die grofRen Philosophen. Miinchen: Piper.

Kluy, A. (2019). Die Vermessung der Menschlichen Psyche. Minchen: Deutsche
Verlags-Anstalt.

Kihn, R. (1985). Wahrheit. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), Worterbuch
der Individualpsychologie (S. 486-492). Miinchen: Ernst Reinhardt Verlag.

Mackenthun, G. (2012). Gemeinschaftsgefiinl;  Wertepsychologie  und
Lebensphilosophie seit Adler. GielRen : Psychosozial verlag .

113



Mohn, J. (2005). Existentialismus. In C. Auffarth, J. Bernard, & H. Mohr, Metzlers
Lexikon Religion (Bd. 1, S. 341 - 343). Stuttgart: J.B. Metzler.
doi:https://doi.org/10.1007/978-3-476-00091-0 128

Nikelly, A. (1978). Entwicklung von Gemeinschaftsgefiihl durch die Psychotherapie.
In A. Nikelly (Hrsg.), Neurose ist eine Fiktion: Die Behandlung von
Verhaltensstorungen nach Alfred Adler (S. 107-112). Miinchen: Kindler.

oesterreich.gv.at-Redaktion. (22. 08 2023). Strafrecht und Verwaltungsstrafrecht.
Von
https://www.oesterreich.gv.at/themen/dokumente_und_recht/strafrecht/1/Seit
e.2460102.html abgerufen

Pongratz, L. J. (1985). Worterbuch der Individualpsychologie. In R. Brunner, R.
Kausen, T. Michael, & R. Brunner (Hrsg.), Worterbuch der
Individualpsychologie (S. 470-473). Minchen: Ernst Reinhadt .

Reddemann, L. (2021). Die Welt als unsicherer Ort; Psychotherapeutisches Handeln
in Krisenzeiten. Stuttgart: Klett-Cotta.

Roth, G. (2019). Neurobiologische Grundlagen unbewusster Prozesse und deren
Bedeutung fur die Psychotherapie. In B. Haslinger, & B. Janta, Der
unbewusste Mensch; Zwischen Psychoanalyse und neurobiologischer Evidenz
(S. 23-54). Giellen: Psychosozial-Verlag.

Salamun, K. (2019). Karl Jaspers: Arzt, Psychologe, Philosoph, politischer Denker.
Berlin: Springer Verlag. doi:https://doi.org/10.1007/978-3-476-04998-8

Saner, H. (2014). Jaspers. Hamburg: Rowohlt.

Schmidt, H.-L. (1985). Kriminalitat. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.),
Worterbuch der Individualpsychologie (S. 245-247). Minchen: Ernst
Reinhardt Verlag.

Stephenson, T. (2011). Die Entwicklung der Individualpsychologie. In B. Rieken , B.
Sindelar, & T. Stephenson (Hrsg.), Psychoanalytische Individualpsychologie
in Theorie und Praxis (S. 31-53). Wien: Springer.

Stephenson, T. (2011). Individualpsychologische Entwicklungstheorie und
Krankheitslenre. In B. Rieken, B. Sindelar, & T. Stephenson,

114



Psychoanalytische  Individualpsychologie in  Theorie und Praxis;
Psychotherapie, Padagogik, Gesellschaft (S. 101-155). Wien: Springer.

Titze, M. (1985). Apperzeption. In R. Brunner, M. Titze, R. Brunner, R. Kausen, &
M. Titze (Hrsg.), Worterbuch der Individualpsychologie (S. 32-33). Minchen:
Ernst Reinhardt.

Titze, M. (1985). Erkenntnistheorie. In R. Brunner, T. Kausen, & M. Titze (Hrsg.),
Worterbuch der Individualpsychologie (S. 94-97). Miunchen: Ernst Reinhardt.

Titze, M. (1985). Lebensplan. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.),
Worterbuch der Individualpsychologie (S. 251-252). Minchen: Ernst
Reinhardt.

Wabhrheit und Wissenschaft. (1960). Auf Warum wir auf Philosophie nicht verzichten
wollen. Beromunster, Deutschland: F.-M. Sonner.

Wexberg, E. (1928). Individualpsychologie. Eine systematische Darstellung. Leipzig:
Hirzel.

WHO. (2016). ICD-10; Taschenfuhrer zur ICD-10 Klassifikation psychischer
Stérungen. (H. Dilling , & H. J. Freyberger, Hrsg.) Bern: Hogrefe.

Wien Geschichte Wiki. (22. 02 2022). Von
https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/Bev%C3%B6lkerung abgerufen

Wilken, F. (1926). Staats- und Sozialwissenschaften. In E. Wexberg , Handbuch der
Individualpsychologie (S. 731-760). Berlin, Heidelberg: Springer.

Yalom, 1. D. (2010). Existenzielle Psychotherapie (5. korr. Ausg.). Bergisch
Gladbach: Andreas Kohlhage.

115



ERKLARUNG

Ich versichere, dass meine Magisteriumsarbeit selbststdndig und ohne fremde Hilfe
angefertigt wurde und nur die Hilfsmittel genutzt wurden, die im Text und in der Li-
teraturliste zitiert werden. Alle von mir verwendeten Zitate aus Blichern, Journals oder
aus dem Internet wurden in der Arbeit gekennzeichnet und in der Literaturliste ver-

zeichnet.

Unterschrift

116



