
 

 

 

Gemeinsamkeiten und Differenzen zwischen Karl Jaspers und 

Alfred Adler in Bezug auf Theoriebildung und Behandlungs-

technik 

 

 

 

Abschlussarbeit für das Fachspezifikum Individualpsychologie 

an der Sigmund Freud PrivatUniversität Wien 

 

 

eingereicht von 

Lisa Paulowitsch-Laskowski 

Matrikelnummer: 61808481 

 

 

 

 

Wien, im Oktober 2023 

 

 

 

 

Gutachter: Mag.a Martina Heichinger 

 





3 

Inhaltsverzeichnis 

Darstellungsverzeichnis ............................................................................................... 5 

Abstract ........................................................................................................................ 7 

Einleitung ..................................................................................................................... 9 

Kontext .................................................................................................................... 9 

Forschungsfrage und Leseleitfaden ....................................................................... 13 

Danksagung ........................................................................................................... 15 

1. Allgemeine Begriffserklärungen ........................................................................... 16 

1.1 Existenzialismus/Existenzphilosophie ............................................................ 16 

1.2 Individualpsychologie ..................................................................................... 19 

1.3 Dissoziale Persönlichkeitsstörung ................................................................... 22 

2. Biographien ........................................................................................................... 32 

2.1 Alfred Adler ..................................................................................................... 32 

2.2 Karl Jaspers ...................................................................................................... 36 

3. Begriffe im Vergleich ............................................................................................ 41 

3.1 Gemeinschaftsgefühl & die unbedingte Forderung ......................................... 43 

3.2 Das Umgreifende & das Unbewusste .............................................................. 49 

3.3 Weltbild und Apperzeption ............................................................................. 58 

3.4 Der Mensch und die Sicht auf den Menschen ................................................. 63 

3.5 Sinn des Lebens vs. philosophische Lebensführung ....................................... 68 

3.6 Das Verstehen, die Erkenntnis......................................................................... 71 

3.7 Erziehung ......................................................................................................... 76 

3.8 Lebensstil und Erscheinungshaftigkeit ............................................................ 82 

3.9 Sub specie aeternitatis und die Einheit der Menschheit .................................. 85 

3.10 Gott, Glaube, Religion ................................................................................... 87 

4. Anwendung in der Psychotherapie bei dissozialer Persönlichkeitsstörung .......... 95 

5. Gesellschaftlich betrachtet ................................................................................... 102 

Resümee ................................................................................................................... 108 

Literaturverzeichnis ................................................................................................. 111 

 

 





5 

Darstellungsverzeichnis 

Abbildung 1: Typologie nach Adler .......................................................................... 29 

Abbildung 2: Wir Stufen (Stephenson, 2011) ........................................................... 45 

Abbildung 3: Weisen des Umgreifenden (Jaspers, 1984) ......................................... 55 

Abbildung 4: Stufen der Welt (Jaspers, 1971) .......................................................... 60 

 

Tabelle 1: Gegenüberstellung der Begriffe ............................................................... 13 

 

 

 





7 

Abstract 

Den Individualpsychologen Adler und den Existenzphilosophen Jaspers hinsichtlich 

ihrer Gedankenkonstrukte auf Ähnlichkeiten und Differenzen zu befragen, ist keine 

Selbstverständlichkeit. Es wird versucht durch die Fusion der Gedankenkonstrukte 

eine Aktualität und Praktikabilität der Ideen zu erreichen. Dies wird anhand von elf 

Kernbegriffen vollzogen, um die gewonnenen Einsichten auf die dissoziale Persön-

lichkeitsstörung und die gesellschaftliche Spaltung(en) im Gefolge der Pandemie an-

zuwenden. Es soll dazu dienen, das eigene Da-Sein und In-der-Welt-Sein zu hinter-

fragen, das eigene Gemeinschaftsgefühl zu erspüren und den Sinn im eigenen Leben 

in schwierigen Zeiten zu finden. Dieses Wissen kann in Psychotherapien oder in den 

Umgang im Alltag einfließen. 

Schlüsselwörter: Adler, Jaspers, Individualpsychologie, Existenzialismus, dissoziale 

Persönlichkeitsstörung, Lebensstil, Erscheinungshaftigkeit, das Umgreifende 

 

It is not a matter of course to ask the individual psychologist Adler and the existential 

philosopher Jaspers about similarities and differences with regard to their thought 

constructs. Through the fusion of thought constructs, an attempt is made to achieve a 

topicality and practicability of the ideas. This will be done on the basis of eleven core 

concepts in order to apply the insights gained to the dissocial personality disorder and 

the social division(s) in the wake of the pandemic. It should serve to question one's 

own existence and being in the world, to feel one's own sense of community and to 

find meaning in one's own life in difficult times. This knowledge can then be incor-

porated into psychotherapies or dealing with everyday life. 

Keywords: Adler, Jaspers, individual psychology, existentialism, dissocial personal-

ity disorder, lifestyle, manifestation, the embracing 

 





9 

Einleitung1 

Kontext 

Resümee einer vergangenen Zeit durch Hugo von Hofmannsthal in seinem Essay über 

Gabriele D’Annunzio: 

Bei uns [aber] ist nichts zurückgeblieben als frierendes Leben, schale, öde Wirk-

lichkeit, flügellahme Entsagung. Wir haben ein sentimentales Gedächtnis, einen 

gelähmten Willen und die unheimliche Gabe der Selbstverdopplung. […] Wir 

haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen, hellsichtig und doch 

tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher (Hoffmansthal, 

2013, S. 38) 

Dieser 1893 verfasste Essay spiegelt die Unzufriedenheit der damals jungen Genera-

tion wider. In seinem Essay prangert D’Annunzio an, dass die vorhergehende Gene-

ration nicht im Sinne der nächsten gehandelt hat und nichts Gutes für sie überlässt. 

Ähnliches würde er womöglich auch heute schreiben: Klimaveränderungen, die im-

mer verheerendere Naturkatastrophen in Form von Überschwemmungen und Dürren 

mit sich bringen. Der Ukrainekrieg, der vor Augen führt, dass wenig aus dem letzten 

Jahrhundert europäischer Geschichte gelernt wurde. Die Corona-Zeit mit den in die 

persönliche Freiheit eingreifende Maßnahmen, der starke Zuspruch zu nationalisti-

schen, rechten Parteigruppierungen in Europa mit wankenden demokratischen Wer-

ten. Das Vergessen oder nicht Sehen-Wollen (in Österreich) der psychischen und so-

zialen Folgen für die Kinder und Jugendlichen, die während der Lockdowns essenzi-

elle soziale Dinge nicht lernen konnten, da sie von ihren Peergroups getrennt waren. 

Der mangelnde Respekt im Umgang miteinander, der sich in der Politik, den Medien, 

aber auch im Alltag in z.B. medizinischen Institutionen widerspiegelt. Immer mit dem 

Verstärkungsfaktor der Sozialen Medien als Zusatz. Hoffnungslosigkeit und Sinnlo-

sigkeit scheinen vorprogrammiert für die den sogenannten „Baby-Boomern“ (zwi-

schen 1946–1964 Geborene) nachfolgenden Generationen. Das schürt den Wunsch 

nach Veränderung, was zur Frage führt: Wozu braucht man dann eine 

 
1 Diese Arbeit wurde als Abschlussarbeit des Magisteriums der Psychotherapiewissenschaften an der Sig-

mund Freud PrivatUniversität Wien approbiert und zur Anrechnung als Abschlussarbeit des FS IP an der 

SFU eingereicht. 



10 

wissenschaftliche Arbeit zu Themen und Gedanken, die vor 100 Jahren gedacht wur-

den und damals aktuell waren? 

Die Idee zu dieser Magisteriumsarbeit entstand in einer fachlichen Diskussion 

über den Existenzialismus bzw. die Existenzphilosophie. Dessen VertreterInnen sind 

auf französischer Seite Simone de Beauvoir, Jean-Paul Sartre, Albert Camus und auf 

deutscher Seite z.B. Martin Heidegger und Karl Jaspers. Es wurde über mögliche 

Überschneidungen und Ähnlichkeiten zwischen Philosophie und Psychotherapie, vor 

allem aber der Vergleich zwischen der Individualpsychologie nach Alfred Adler und 

der Existenzphilosophie nach Jaspers diskutiert. Jaspers, der als Wegbereiter oder Be-

gründer der deutschen Existenzphilosophie gesehen wird, schrieb mit der Unterstüt-

zung seiner Frau und seines Schwagers einen dreiteiligen Band über die Philosophie 

und versuchte sich in der Ordnung der Philosophiegeschichte seit den Hellenen. Alf-

red Adler ist der Begründer der Individualpsychologie, einer tiefenpsychologischen 

Psychotherapiemethode. Er wurde zu seinen Lebzeiten mit Größen wie Albert Ein-

stein genannt. Im Vergleich zu Einstein, der für die „Vermessung des Universums“ 

gefeiert wurde, habe Adler die „Kartierung der menschlichen Seele“ vorgenommen, 

so der Wortlaut in der Toronto Starweekly am 9.3.1935. 

In dieser Arbeit sollen die Gemeinsamkeiten und Differenzen in den Theorien 

und Ansätzen von Adler und Jaspers anhand von Begriffen, die fundamental für die 

jeweiligen Gedanken-Konstrukte sind, herausgearbeitet werden. Um der Arbeit eine 

Aktualität zu geben, stelle ich den Bezug zu konkreten Ereignissen her. Die ausge-

wählten Begriffe werden auch im Kontext der Dissozialen Persönlichkeitsstörung und 

der Diskussion über das Covid 19 Vakzin interpretiert. In der Diskussion über die 

Impfung bzw. Immunisierung gegen Covid 19 zeigt sich eine Unvereinbarkeit der 

scheinbar gegensätzlichen Positionen in unserer Gesellschaft. Könnte die Art und 

Weise, in der Diskussionen derzeit geführt werden, sei es in der Politik, in den Me-

dien, im Privaten, einen Gradmesser für die Stimmung unserer Zeit darstellen? Kann 

man die Debatte „Impfen ja oder nein“ als stellvertretendes Beispiel anführen wie 

verhärtet die Annahmen sind? Gräben der unterschiedlichen Meinungen führen durch 

Teams in der Arbeit, aber auch Familien wurden, ob der Unvereinbarkeit und Nicht-

Akzeptanz der „falschen“ Meinung, entzweit. Wie lassen sich diese Gräben 



11 

zuschütten oder überwinden? Ist es sinnvoll, auf die absolute Meinung oder den ab-

soluten Wahrheitsgehalt zu bestehen? „Jedes Weltbild ist ein Ausschnitt aus der Welt; 

die Welt wird nicht zum Bilde“ (Jaspers, 1971, S. 58). Oder wie Adler im Sinn des 

Lebens im Jahr 1933 schrieb: „[Ich befleißige mich], die sachlichen Argumente ande-

rer kaltblütig zu prüfen, […] da ich mich an keine strenge Regel und Voreingenom-

menheit gebunden glaube, vielmehr dem Grundsatz huldige: Alles kann auch ganz 

anders sein“ (Adler, 2008b, S. 25). Durch das Herausarbeiten der Berührungspunkte 

und Unterschiede und dem Versuch, diese mit der heutigen Realität zu verbinden, 

können wir bereits Gedachtes wieder verwenden – und im besten Falle anwenden, um 

die gesellschaftliche Gekränktheit wieder etwas zu lindern und so eine Realität zu 

formen, in der Diskurs erneut erwünscht ist. Ziel wäre es, sich gegenteiligen Meinun-

gen nicht zu verschließen, sondern einen gemeinsamen Raum zu schaffen und die 

Gemeinsamkeiten herauszustellen. 

In solchen Horizonten müssen wir uns orientieren, wenn wir in den Realitäten 

des Zeitalters schwarzsehen und die ganze menschliche Geschichte für verloren 

halten mögen. Wir dürfen glauben an die kommenden Möglichkeiten des 

Menschseins. Auf kurze Sicht ist heute alles trübe, auf lange Sicht nicht. Uns 

dessen zu vergewissern, bedürfen wir der Maßstäbe der Weltgeschichte im Gan-

zen (Jaspers, 1971, S. 81). 

In Anbetracht der in dieser Weise noch nie dagewesenen politischen und (post-) pan-

demischen Situation könnte es hilfreich sein, diese Art des Ergründens des „Nicht-

Wissens“ wieder mehr in den Vordergrund zu stellen. Denn „im Nicht-Wissen, aber 

nur im erfüllten, erworbenen Nichtwissen liegt eine unersetzliche Quelle unseres 

Seinsbewußtseins“ (Jaspers, 1971, S. 60). Für die Diskussion im öffentlichen Raum, 

aber auch für jene in der scientific community könnten Jaspers Ansätze förderlich 

sein. Wenn man diese Perspektive des Wahrnehmens der Welt auf die (Theorien und) 

Behandlungsansätze von Alfred Adler bezieht, können sie aus der Metaebene heraus-

genommen und umsetzbar gemacht werden, z.B. in der Psychotherapie oder in den 

eigenen alltäglichen sozialen Umgang einfließen. So schrieb auch Kurt Salamun im 

Vorwort der Biographie von Jaspers: „Heute wieder aktuell sind auch Jaspers’ Kritik 

an engstirnig nationalistischen und autoritär-totalitären Denkweisen in der Politik, 



12 

sowie die Warnung vor der Möglichkeit eines Atomkrieges“ (2019, S. V). Diese Ma-

gisteriumsarbeit wird mit dem Wissen geschrieben, dass am 24. Februar 2022 die rus-

sische Armee die Ukraine angriff und bis in die Hauptstadt Kiew vorrücken wollte – 

der Einmarsch wurde gestoppt, der Krieg dauert an. Eine weitere trauriger Wiederho-

lung von geschichtlichen Ereignissen stellt die Drohung mit Atomwaffen dar, sollte 

die Ukraine nicht kapitulieren. Es wirkt, als ob wir uns als Gesellschaft von einer 

Krise in die nächste bewegen. Von der Pandemie in den Ukraine-Konflikt und über 

allem schwebt die Klimakrise, die uns alle als globale Gemeinschaft betrifft. Mitge-

fangen, mitgehangen also. Geschichtliches Geschehen prägt die Gesellschaft, aktuelle 

Geschehen beeinflussen das Verhalten von Individuen. 

Die Aktualität dieser Arbeit lässt sich weiters mit der Entstehungsgeschichte der 

Existenzphilosophie begründen. Denn auch unsere heutigen kollektiven Sinnsysteme 

stehen vor einem möglichen Paradigmenwechsel. Diesmal sind sie nicht religiöser 

Natur, sondern beziehen sich auf die politisch und gesellschaftlich gewachsenen Sys-

teme, wie die Einigkeit der westlichen Staaten zur Demokratie und die daraus resul-

tierende Freiheit in Meinung und Rede sowie die der Gleichheit aller seiner Staats-

bürger. Wieviel dieser individuellen Freiheiten wurde durch die staatlichen Corona-

Maßnahmen verformt bzw. geschädigt? In welche Richtung bewegt sich die österrei-

chische Politik, die Angst für ein geeignetes Führungsinstrument für die Bevölkerung 

in Krisenzeiten hält? „Als Antwort auf eine verschärft erfahrene Sinnfrage […] wer-

den philosophische Haltungen aufgebaut, die als Ausgangspunkt ihrer veränderten 

Weltdeutung und Handlungsanleitung eine Analyse der Existenzweisen des individu-

ellen menschlichen Lebens stellen“ (Mohn, 2005, S. 341). 

Diese Abhandlung möchte, dass sich für den Leser/die Leserin neue 

Perspektiven eröffnen, die ein differenzierteres Nachdenken über vergangene und 

aktuelle Situationen ermöglichen. Auch für die psychotherapeutische Behandlung 

erscheint mir dieser Ansatz hilfreich. Denn in der täglichen Arbeit mit Menschen, die 

Hilfe und Unterstützung bei Leiden oder Krankheit brauchen, stößt man auch an die 

eigenen menschlichen Grenzen. Beinhaltet jedoch das eigene Leben und Arbeiten für 

sich selbst eine „SINNvolle“ Antwort, dann kann aus zuvor empfundenen Grenzen 

neue Erfahrungen und Erkenntnisse ziehen. Um es in den Worten von Yalom zu 



13 

sagen: Diese Denkanregungen können helfen, ein/e „existenziell sensible/r“ Psycho-

therapeut/in zu werden bzw. Gedankenanstöße liefern, sich nach der Grundausbildung 

zum/r PsychotherapeutIn dorthin zu entwickeln (2010, S. 12). 

 

 

Forschungsfrage und Leseleitfaden 

Im folgenden Text werden die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Theorien von 

Alfred Adler und Karl Jaspers einander gegenübergestellt. Dieser Vergleich erfolgt 

anhand von für die jeweiligen Gedankenkonstrukte immanenten Begriffen. Diese 

werden in folgender, selbsterstellter Tabelle einander gegenübergestellt. 

 

 

Adler Jaspers 

Mensch/Individuum Mensch 

Apperzeption Weltbild 

Gott/Religion Gott/Glaube 

Gemeinschaftsgefühl 

Unbedingtheit/unbedingte Forde-

rung 

Kontext Auslegung des Seins 

Erziehung allg. Erziehung 

Sinn des Lebens Philosophische Lebensführung 

sub specie aeternitatis Einheit der Menschheit 

Lebensstil Erscheinungshaftigkeit 

Das Unbewusste Das Umgreifende 

Das Verstehen Das Nichtwissen, das Verstehen 

Tabelle 1: Gegenüberstellung der Begriffe 



14 

 

Doch warum der Bezug zur Behandlung der Dissozialen Persönlichkeitsstörung? Der 

Existenzialismus entstand zu einer Zeit, in der sich die Welt in einem großen Wandel 

befand, hin zu immer mehr Neuem und Unbekanntem, in allen Lebensbereichen. Das 

Jahrzehnt, aus dem der Existenzialismus bzw. die Existenzphilosophie heraus ent-

stand, war geprägt von Krisen, wie die Weltwirtschaftskrise, die Wellen der Spani-

schen Grippe, die über Europa rollten, die allgegenwärtige Armut der unteren Schich-

ten – um ein paar zu nennen. Dieses von Grenzsituationen geprägte Leben von Jaspers 

und Adler verlangte nach einer Antwort auf das Wozu. Was bedeutet Auf-der-Welt-

Sein? Sie versuchten zu verstehen, was unverstehbar scheint. Die Welt wurde als un-

sicherer Ort erlebt. Man beschäftigte sich mit der Verantwortung im Leben und damit, 

ob und wie das Da-Sein selbst mitzugestalten und mit Sinn zu erfüllen ist. Die Angst, 

die bei Jaspers der Respekt der eigenen Existenz gegenüber ist, ist ein zentrales 

Thema. So ist die Angst vor dem Da-Sein und In-der-Welt-Sein, weil nicht genug und 

minderwertig, auch für Personen mit der Diagnose der dissozialen Persönlichkeitsstö-

rung ebenfalls ein wesentlicher Punkt. 

Jaspers und Adler versuchen beide auf ihre Weise sich mit den Fragen des Le-

bens und des dazugehörigen Sinnes zu beschäftigen. Doch dies ist nicht angeboren, 

es muss gelehrt werden durch Vorbilder. Patient/innen mit Persönlichkeitsstörungen 

im dissozialen Spektrum haben meist in der Kindheit Missbrauch oder Vernachlässi-

gung in einer der verschiedenen Formen erlebt und nicht viel Liebe und Gemein-

schaftsgefühl erfahren. Dadurch wird die Welt von ihnen als gefährlich und böse er-

lebt, und der bewusste Wunsch nach Gemeinschaft und die Vorstellung, wie diese 

funktioniert, wurden verzerrt. So stellt sich die Frage, die schon F. Schultze-Maier 

beschäftigte: „Was geschieht, wenn das Du nicht bereit ist für unser Gemeinschafts-

gefühl, unser Entgegenkommen und unsere Liebe?“ (Mackenthun, 2012, S. 104). 

Nach der Erklärung und Verbindung der Begriffe soll am Ende dieser Arbeit 

eine Möglichkeit gezeigt werden, wie durch das Zusammenführen der Gedankenkon-

strukte von Individualpsychologie und Existenzphilosophie nach Jaspers eine innere 

Einstellung in dem/der Behandler/in kreiert werden kann. Welche diese/r dann durch 

„Erziehung“ und „Vorleben“ in dem /der Patient/in anregen kann. Die Idee der 



15 

Heranziehung der Dissozialen Persönlichkeitsstörung war auch deswegen spannend, 

da die derzeitigen Symptome der westlichen Gesellschaft dem Weltbild von Dissozi-

alen Persönlichkeitsstörungen ähneln. In Krisenzeiten neigt der menschliche Geist zu 

Vereinfachungen und greift auf antithetisches Denken zurück. Die Denkweise, die 

diese Patient/innen an den Tag legen, scheint mir vergleichbar mit der gesellschaftli-

chen Stimmung derzeit. Verstehen wir diese Patient/innen, verstehen wir vielleicht 

die Entwicklung unserer derzeitigen Gesellschaft. Eine Dissozial-akzentuierte Ge-

meinschaft, sozusagen. 

 

 

Danksagung 

Zu allererst möchte ich mich bei meinem Sohn bedanken, der mich seit Anbeginn des 

Studiums der Psychotherapiewissenschaft immer angefeuert hat und auch manchmal 

auf meine Zeit verzichten musste. Dann bedanke ich mich bei meinem Betreuer, Mar-

tin Jandl, für dessen unendliche Geduld und die so nötige Unterstützung in der Bei-

strichsetzung. Ebenfalls bedanke ich mich bei Mag. Heichinger, der Betreuerin des 

individualpsychologischen Teiles dieser Arbeit. Weiters bei meinem Mann, der eben-

falls viel Geduld bewies ob der Gedankenabwesenheit meinerseits. Und zu guter Letzt 

auch ein bisschen bei mir selbst fürs Durchhalten. 

 

  



16 

1. Allgemeine Begriffserklärungen 

1.1 Existenzialismus/Existenzphilosophie 

Die Existenzphilosophie bzw. der Existenzialismus ist eine europäisch-philosophi-

sche Strömung aus dem 20. Jahrhundert, welche in Deutschland erstmals im Jahr 1929 

erwähnt wird. Sie entstand „vor dem [religions]geschichtlichen Hintergrund des Zu-

sammenbruchs umfassender kollektiver Sinnsysteme“ (Mohn, 2005, S. 341). Diese 

philosophische Idee befasst sich mit dem Wesen des individuellen, konkreten, 

menschlichen Daseins, dem In-der-Welt-sein und auch mit den Grenzen des mensch-

lichen Wahrnehmens und Denkens im So-Sein. Es wird unterschieden zwischen der 

menschlichen Existenz und der Existenz von Wesen und anderen Dingen, welche 

sind, was sie sind. Der Mensch jedoch ist das, was er aus sich zu machen entschlossen 

ist und besitzt dadurch die Freiheit, sich immer wieder entscheiden zu können. Dies 

birgt eine unendliche Verantwortung, die wiederum eine Angst auslöst, die dem 

menschlichen Dasein inne ist. Jedoch ist die Freiheit umgeben von der Welt, in der 

der Mensch ist. So wird die Existenz als ambivalent erlebt. Die Lebensführung nach 

diesen Ideen sollte zu einem authentischeren Leben führen, eine gelebte Philosophie. 

Der Literaturwissenschaftler R. Galle meint in seinem Buch Der Existenzialismus, 

dass die „traditionsmächtige Vorstellung, daß eine dem Menschen bestimmende Na-

tur seinem Denken und Tun vorgelagert sein, aufgekündigt“ und abgelöst wurde von 

der These, „der Mensch könne sich gleichsam aus eigener Kraft erfinden“ (2009, S. 

7). 

Die Entstehung von philosophischen Strömungen ist meist nicht nur mit der 

zeitgenössischen Literatur verknüpft, hier zum Beispiel in Arbeiten von Rainer M. 

Rilke und auch in Teilen der Schriften von Franz Kafka (z.B. Der Prozeß), sondern 

auch eng mit dem politischen Zeitgeschehen. So hat die Phänomenologie nach E. 

Husserl, die dem existenziellen Gedanken zugrunde liegt, vor und während des 1. 

Weltkrieges ihren Anfang. In Deutschland wurden die Gedanken Heideggers in den 

Zwischenkriegsjahren bekannt. Dieser begann die Fragen – „Was bedeutet es für ein 

Ding zu sein? [und] Was bedeutet es zu sagen, dass man selbst ist?“ – zu stellen 

(Bakewell, 2016, S. 15). 



17 

Ab den späten 1920er Jahren unter der Erstarkung der Nationalsozialisten be-

ginnt die Geschichte der Existenzphilosophie bzw. des Existenzialismus. Es bilden 

sich zwei ähnliche und doch unterschiedliche Strömungen in Europa. Der Existenzi-

alismus mit seinem Ausgangspunkt in Frankreich, zu dem Jean-Paul Sartre, Simone 

de Beauvoir und Albert Camus zählen, und die deutsche Existenzphilosophie unter 

anderem mit den Vertretern Martin Heidegger und Karl Jaspers. Der Begriff der 

„Existenz“ selbst geht auf die klassischen Philosophen Sören Kierkegaard und Fried-

rich Nietzsche zurück. Kierkegaard stellt bis dahin gültige philosophische Themen 

und Systeme infrage und regt ein Denken an, dass sich mit den Problemen der 

menschlichen Existenz auseinandersetzt. Nietzsche hinterfragt ebenfalls die klassi-

sche Philosophie sowie die christlichen Dogmen. Er vertritt den Standpunkt, dass der 

Mensch durch seine Geschichte (auf allen Ebenen wie Kultur, Umwelt…) zu dem 

wird, was er ist. Nietzsche hält kritisches Reflektieren für notwendig, um eine vitale 

und selbstbewusste Existenz zu führen. Beide „definieren die menschliche Existenz 

als Vollzug von Entscheidungen, als Handeln und Selbstbehauptung und stellen die 

Angst und die Herausforderung des Lebens in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen“ 

(Bakewell, 2016, S. 35). 

Den Begriff Existentialismus selbst verwendet „als Eigenbezeichnung […] le-

diglich […] Jean Paul Sartre“ (Mohn, 2005, S. 341). Jedoch sieht dieser selbst keine 

Zeichen von Transzendenz in dieser Welt. Der Mensch ist dadurch frei, aber deshalb 

absolut für sich und die Menschheit selbst verantwortlich. „Er ist verurteilt zu seiner 

Freiheit“ (Bollnow, 1948, S. 237). Heidegger selbst wollte der Existenzphilosophie 

nicht zugeordnet werden, da er in seinen Ideen eine eigene Ontologie sah. „Und wenn 

Jaspers auch den Namen der Existenzphilosophie aufnahm, so war sie bei ihm doch 

nur ein Glied in einem größeren Ganzen, das über die Erhellung der Existenz zu einer 

philosophischen Metaphysik hinüberführte“ (Bollnow, 1948, S. 232). 

Jaspers versucht in seinem Werk, den Bezug zur Transzendenz herzustellen, 

denn für ihn sind wir umgeben vom Umgreifenden, das nur durch das Wahrnehmen 

der eigenen Grenzen des Denkens annähernd beschreibbar gemacht werden kann. 

Mohn sieht in der Entstehung des Existenzialismus sowohl ein „Produkt als auch eine 

Reaktion auf die zunehmende Individualisierung und Pluralisierung von 



18 

Sinnangeboten“ (2005, S. 342). Galle ortet in seiner Schrift, dass durch die „Heraus-

lösung aus traditionsgesättigten Verstrickungen und Bedingungsverhältnissen“ der 

Mensch auf sich selbst zurückgeworfen wird (2009, S. 7). Durch die Akzeptanz der 

Freiheit kann der Mensch handelnd zu sich selbst finden und an Authentizität gewin-

nen, in dem „er [sich] in der Geschichte situiert, in sie eingreift und sie in gewisser 

Hinsicht auch macht“ (Galle, 2009, S. 7). 

Der Philosoph und Pädagoge Otto Friedrich Bollnow konstatiert in seinem Es-

say Deutsche Existenzphilosophie und französischer Existenzialismus aus dem Jahr 

1948, dass die Existenzphilosophie in der deutschen Gesellschaft wie eine Modeer-

scheinung wirkt, da er politisch losgelöst erscheint. Mitte der 1940er Jahre gilt je-

mand, der freie Liebe praktiziert und nachts zu Jazzmusik tanzt, als Existenzialist. Der 

zugeschriebene Kleidungsstil ist bei Frauen eher burschikos in Hosen und mit weiten 

Oberteilen, beim Mann ist es der schwarze Rollkragenpullover. Bollnow stellt jedoch 

auch fest, dass ein tiefes Bedürfnis in der Gemeinschaft nach der Ergründung und dem 

Hinterfragen des Seins oder Daseins vorhanden war (nach dem Zweiten Weltkrieg). 

Die deutschsprachigen Vertreter bleiben ob der Frage, ob es einen Gott oder 

göttliches Wesen gibt, neutral. Jaspers geht davon aus, dass in der „Philosophie die 

Notwendigkeit, über die Existenz zu einer Metaphysik oder Religion hinauszugehen“ 

besteht (Bollnow, 1948, S. 240). In Frankreich spaltet sich die philosophische Strö-

mung in einen christlichen Zweig, mit Vertretern wie Louis Lavelle und Gabriel 

Marcel. Demgegenüber steht der atheistische Denkzugang nach Sartre, an den zumeist 

gedacht wird, wenn vom französischen Existenzialismus gesprochen wird. Jaspers je-

doch sieht im französischen Existenzialismus eine Versteifung, da Philosophieren 

über sich selbst hinausgehen muss, da sonst keine Transzendierung möglich ist. 

Als Höhepunkt der Bewegung in Frankreich muss wohl der Vortag L’Existenti-

alisme est un humanisme von Sartre am 18. Oktober 1945 in Paris gewertet werden. 

Die Kirche setzt 1948 die Schriften von de Beauvoir und Sartre auf den Index der 

verbotenen Bücher, denn Sartre geht davon aus, dass am Ende das Nichts bleibt. Der 

Mensch muss die Verzweiflung darüber akzeptieren, denn es gibt keine Möglichkeit, 

dieser zu entfliehen. Bollnow bescheinigt dieser Perspektive eine Verbindung zur po-

litischen Widerstandsbewegung des französischen Volkes. 



19 

Existenzphilosophie oder Existenzialismus und deren dazugehörige Vertre-

ter/innen unterscheiden sich vor allem in den zugrunde liegenden Weltanschauungen 

und Lebenserfahrungen, auf denen sie aufgebaut werden. Es lässt sich keine scharfe 

Grenze ziehen zwischen vorangegangen und nachfolgenden philosophischen Denk-

ansätzen. So beeinflussten zum Beispiel Wilhelm Diltheys Hermeneutik und dessen 

verstehende Psychologie den Existenzphilosophen Georg Misch in seiner Interpreta-

tion. Im Lauf der Zeit transformierte sich das „existenzialistische“ Denken mit dem 

sich änderndem Denken der Gesellschaft. 

 

 

1.2 Individualpsychologie 

Die Individualpsychologie wurde von Alfred Adler nach seinem Austritt aus der psy-

choanalytischen Vereinigung von S. Freud im Jahr 1911 gegründet. „Adler verstand 

die Individualpsychologie nicht als wissenschaftliche psychologische Schule, sondern 

als Bewegung, die ein außerwissenschaftliches Ziel verfolgt, nämlich die Verbreitung 

von Common Sense und Menschenkenntnis in einem möglichst großen Publikum“ 

(Mackenthun, 2012, S. 59). Für Adler war es durchaus wichtig sich von der 

Freud’schen Sichtweise auf den Menschen zu distanzieren. Er verstand den Menschen 

nicht von seinen Trieben gegängelt. Freud unterteilt das Seelenleben des Menschen in 

drei Instanzen, in das ICH, welches als bewusster Teil das Über-Ich und den triebbe-

stimmten Teil, das ES, unter Kontrolle halten muss. Adler hingegen sah den Men-

schen als ein im Kern gutes Wesen, das aus seinen Minderwertigkeiten, gefühlt oder 

real, durch Kompensation zu entkommen versuchte. Der Autor G. Mackenthun 

schreibt in seinem Buch Gemeinschaftsgefühl, dass für ihn die „Individualpsychologie 

das erste vollständige System der Menschenkenntnis [ist], das nicht nur die Bereiche 

der individuellen Psyche, der Erziehung, der Schule, der Ehe und Familie, sondern 

auch die der Neurosen, der Psychosen und des kriminellen Verhaltens umfasst“ (2012, 

S. 33). 

Adlers frühe Theorie der Individualpsychologie lässt sich anhand von fünf 

Grundeinsichten aufschlüsseln: Er sieht nicht in der Sexualität die Triebfeder, sondern 

in der Dynamik zwischen dem Gefühl des Minderwertes und dessen Kompensation, 



20 

wobei der Mensch die Sicherung vor einer Minusposition sucht. Weiters geht Adler 

davon aus, dass sich der Mensch aufgrund von Fiktionen seine Wirklichkeit bestätigt. 

Drittens geht er von der subjektiven Wertung von Erlebnissen aus. „Nicht das, was 

auf das Individuum einwirkt […], sondern das, was es daraus macht, ist entscheidend 

für das Verständnis der Persönlichkeit“ (Mackenthun, 2012, S. 47). Viertens ist die 

Annahme der Zielgerichtetheit des Individuums mit dem Wunsch der Überlegenheit, 

welches auch als Geltungs- oder Machtstreben bezeichnet wird. Gleichzeitig erkennt 

Adler aber an, dass dieser Wunsch nach Überlegenheit unmoralisch ist. „Das heißt, 

Neurose ist (auch) ein moralisches Problem, genauer gesagt ein moralisches Versa-

gen“ (Mackenthun, 2012, S. 48). Diese Theorie verwirft er jedoch im Laufe seiner 

Arbeit. Die entwickelten Symptome stehen immer im Zeichen des je eigenen Lebens-

stils. In den Jahren nach 1918  führte Adler den Begriff des Gemeinschaftsgefühls ein, 

der fortan nicht mehr aus der Theorie wegzudenken war. 

Die Grundannahmen der Individualpsychologie bleiben nach dem Ableben Ad-

lers in ihrem Kern bestehen, jedoch verändern sie sich durch die Jahrzehnte, z.B. 

durch den sich wandelnden Zeitgeist nach dem 2. Weltkrieg, das Aufkommen neuer 

Technologien und auch durch die Veränderung der Arbeitswelt, dem Erstarken des 

Feminismus und dem Wunsch nach Gleichberechtigung im Arbeits- und Beziehungs-

leben, ihre Wichtung und das Verständnis der Bedeutung für und in der Individualpsy-

chologie. Nach Adlers Tod und dem 2. Weltkrieg bilden sich zwei unterschiedliche 

Zweige der Individualpsychologie heraus. Der amerikanisch-humanistische Zweig 

bezieht Techniken anderer psychotherapeutische Schulen, z.B. der Verhaltens- und 

Hypnotherapie oder der Psychoanalyse mit ein. Es werden u.a. Life-Style Fragebögen 

erstellt, um größere Stichproben einfacher untersuchen zu können. Dieser Zweigt eig-

net sich verschiedene verhaltenstherapeutische und psychoanalytische Techniken an. 

Das Unbewusste ist in den USA weniger im Fokus der Psychotherapie, eher geht es 

um das Erlernen von gesünderen und/oder passenderen Verhaltensweisen im Leben 

der Patienten. 

Der andere Zweig entwickelt sich im mitteleuropäischen Raum und wird der 

Tiefenpsychologie zugeordnet. Die Weiterentwicklung im deutschsprachigen Raum 

erfolgte durch neues Erarbeiten der Schriften Adlers durch verschiedene 



21 

Interpretatoren, wie z.B. A. Bruder-Bezzel in Geschichte der Individualpsychologie. 

Wie bereits zu Adlers Zeiten bleibt die Verbindung zur Pädagogik erhalten und findet 

Einfluss in die Lehrer/innen- und Elternbildung. Der Name Individualpsychologie 

umfasst sowohl die Betonung der Ganzheitlichkeit der Person, aber auch die Einma-

ligkeit der Persönlichkeit in Verbindung mit der je eigenen Lebensgeschichte. 

T. Stephenson gliedert in einem seiner Beiträge im Lehrband Psychoanalytische 

Individualpsychologie in Theorie und Praxis die Entwicklung der Methode (in Öster-

reich) durch vier Generationen an lehrenden oder publizierenden Größen der jeweili-

gen Zeit. Die Weiterentwicklung lief von der Nachkriegsphase, in der enge Kontakte 

mit der Psychoanalyse geknüpft wurden, über die verstärkte Institutionalisierung, hin 

zur Strukturierung der Ausbildung, durch Größen wie z.B. Erwin Ringel. In der vier-

ten Generation von individualpsychologischen Psychotherapeut/innen gewann der 

Objekttheoretische Ansatz und die Theorien von Melanie Klein an Bedeutung. In 

Deutschland entwickelte sich der Zweig der Individualpsychologie etwas anders, dort 

blieb die Vielfalt der Ansätze bestehen sowie eine speziell körperorientierte Methode 

nach Günther Heisterkamp (Stephenson, 2011) . In Österreich wird es mit dem Erlass 

des Psychotherapiegesetzes im Jahr 1990 eminent, dass psychotherapeutische Schu-

len eine theoretische Basis vorweisen können, wie z.B. eine konsistente Theorie zur 

Psychopathogenese. Weiters ist der Nachweis der Wirksamkeit der Methode zu er-

bringen und empirische Forschung zu betreiben. Anfang der 1990er Jahre fand die 

Einführung des tiefenpsychologischen Diagnosemanuals OPD statt, auch hier fanden 

die Theorien der Individualpsychologie ihren Eingang. Erkenntnisse der Bindungs-

theorie, Säuglingsforschung, z.B. von D. Stern und auch die der Entwicklungspsycho-

logie lassen sich gut in die Individualpsychologie integrieren, da die Ansätze der Ideen 

bereits beinhaltet sind (Stephenson, 2011). Mackenthun beschreibt das Werden der 

Individualpsychologie wie folgt: 

Von der Sozialmedizin und der mahnenden Aufforderung an den Staat, mehr für 

die Armen und Kranken zu tun, der zentralen Rolle der Ärzte für die Volksge-

sundheit und Neurosenprophylaxe über den Versuch, die Einheit der Neurosen 

aus Organminderwertigkeiten abzuleiten und die Anpassung an die Freudsche 

Trieblehre durch die Inauguration eine Aggressionstriebes bis hin zur Dialektik 



22 

des menschlichen Seelenlebens zwischen Minderwertigkeitsgefühl und Macht- 

bzw. Geltungsstreben mit dem Gemeinschaftsgefühl als korrigierendem Faktor 

bzw. gelungener Synthese. (2012, S. 52) 

 

 

1.3 Dissoziale Persönlichkeitsstörung 

Die Diagnose der dissozialen Persönlichkeitsstörung hat sich aus den Diagnosen der 

Soziopathie bzw. Psychopathie entwickelt. Sie darf nicht vor dem 18. Lebensjahr ge-

stellt werden, jedoch ist der Beginn oftmals schon vor dem 15. Lebensjahr erkennbar. 

Wichtig ist ein Ausschluss der Differentialdiagnosen, wie z.B. Schizophrenie, emoti-

onal instabiler Persönlichkeitsstörung oder einer manischen Episode. Im folgenden 

Kapitel werden die ICD-10 Diagnosen F 60.2 bzw. der ICD-11 Kategorie der Persön-

lichkeitsstörung mit Dissozialität und auch die Definition des DMS V aufgeführt. 

Die im deutschen/europäischen Raum von 1992–2021 gültige Kodierung für 

psychische Erkrankungen war der ICD-10, der Vollständigkeit halber wird auch diese 

Kodierung noch angeführt in dieser Arbeit. Der ICD-10 bleibt als Standardwerk für 

die Diagnosekodierungen bestehen bis eine deutschsprachige Ausgabe des ICD-11 

eingeführt wird. Es finden sich zur Diagnosestellung für die dissoziale Persönlich-

keitsstörung mit der Codierung F60.2 folgende Kriterien: 

A. Es müssen die allgemeinen Kriterien für eine Persönlichkeitsstörung erfüllt 

sein. Diese sind: 

1. Die charakteristischen und dauerhaften inneren Erfahrungs- und Verhal-

tensmuster der Betroffenen weichen insgesamt deutlich von kulturell er-

warteten und akzeptierten Vorgaben ab. Diese Abweichung äußert sich in 

mehr als einem der folgenden Bereiche: 

• Kognition 

• Affektivität 

• Impulskontrolle und Bedürfnisbefriedigung 

• Umgang und Handhabung der zwischenmenschlichen Beziehungen 



23 

2. Die Abweichung ist so ausgeprägt, dass das daraus resultierende Verhalten 

in vielen persönlichen und sozialen Situationen unflexibel, unangepasst 

oder auch auf andere Weise unzweckmäßig ist 

3. Persönlicher Leidensdruck 

4. Abweichung ist stabil und hat bereits in der Kindheit oder Adoleszenz be-

gonnen 

5. Die Abweichung kann nicht durch die Folge einer anderen psychischen 

Störung im Erwachsenenalter erklärt werden. 

6. Eine organische Erkrankung, Verletzung oder deutliche Funktionsstörung 

des Gehirns müssen als mögliche Ursache für die Abweichung ausge-

schlossen werden. 

B. Mindestens drei der folgenden Merkmale oder Verhaltensweisen müssen vor-

liegen:  

1. Herzloses unbeteiligt sein gegenüber den Gefühlen anderer. 

2. Deutliche und andauernde verantwortungslose Haltung Missachtung sozi-

aler Normen, Regeln und Verpflichtungen 

3. Unfähigkeit zur Aufrechterhaltung dauerhafter Beziehungen, obwohl 

keine Schwierigkeit besteht, sie einzugehen. 

4. Sehr geringe Frustrationstoleranz und niedrige Schwelle für aggressives, 

einschließlich gewalttätiges Verhalten 

5. Fehlendes Schuldbewusstsein oder Unfähigkeit, aus negativer Erfahrung, 

insbesondere Bestrafung, zu lernen 

6. Deutliche Neigung, andere zu beschuldigen oder plausible Rationalisierun-

gen anzubieten für das Verhalten, durch welches die Betreffenden in einen 

Konflikt mit der Gesellschaft geraten sind 

„Andauernde Reizbarkeit und Verhaltensstörungen in der Kindheit und der Adoles-

zenz vervollständigen das klinische Bild […]“ (WHO, 2016, S. 239-240). Diese Ka-

tegorie inkludiert die Begriffe der amoralischen, der antisozialen, der asozialen, der 

psychopathischen und der soziopathischen Persönlichkeitsstörung. Abgelöst wurde 

der ICD-10 am 1.1.2022 von dem von der WHO neu konzipierten ICD-11. Hier löst 

sich die stigmatisierende Bezeichnung der speziellen Persönlichkeitsstörung auf, da 



24 

die Kriterien bezüglich der Zeitstabilität der Erkrankungen gemäß der neusten Stu-

dienlage nicht mehr sinnvoll erschienen (Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021). 

Eine Persönlichkeitsstörung beinhaltet meist auffällige Persönlichkeitsmerk-

male und dadurch eine psycho-soziale Beeinträchtigung, welche es für den/die Pati-

ent/in schwierig gestaltet, sich in der Gesellschaft zu integrieren und ein soziales Netz-

werk aus Familie und FreundInnen aufzubauen. Dadurch scheint die vormalige Diag-

nose der dissozialen Persönlichkeitsstörung eine gesellschaftliche Diagnose zu sein, 

da sie vor allem den Bereich des Soziallebens und den Stellenwert in der Gemein-

schaft beeinflusst. Der Übergang zwischen gesund/normal und krankhaft/gestört ist 

fließend. Auch ist man davon abgekommen, den Beginn der Persönlichkeitsstörung 

im Kindes- oder Jugendalter zu suchen, sondern die Symptome müssen eine Zeitsta-

bilität von mindestens zwei Jahren haben. 

Durch die hohe Komorbidität zwischen den ehemaligen abgegrenzten Persön-

lichkeitsstörungen erfolgt im ICD-11 eine dimensionale Einteilung. „Zur diagnosti-

schen Abklärung einer Persönlichkeitsstörung werden zukünftig 1. diagnostisch-rele-

vante Funktionsbeeinträchtigungen geprüft und 2. das Ausmaß dieser Beeinträchti-

gungen bestimmt. Danach werden diese 3. Persönlichkeitsmerkmalen zugeordnet“ 

(Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021, S. 32). Als Funktionsbeeinträchtigungen 

gelten ein instabiles und inkohärentes Selbstbild, welches mit einem fehlenden Iden-

titätsgefühl einhergeht. Die eigenen Schwächen und Stärken sind für den/die Pati-

ent/in nicht oder schwer erkennbar. Es fehlen die Mentalisierungsfähigkeit und das 

Interesse anderen Personen gegenüber. Es wird in Schweregraden unterteilt, welche 

Lebensbereiche betroffen sind, diese sind z.B. der Bereich des Selbst, der Kognition 

und der Beziehungen. In die Beurteilung des Schweregrads fällt auch hinein, wie 

lange die Symptome bereits existieren, ob es bereits zu einer Chronifizierung kam, 

dem subjektiven Leidensdruck des/r Patient/in und den vorhandenen Einschränkun-

gen im sozialen Umfeld. 

1. Schweregrad: Eine leichte Beeinträchtigung in manchen Bereichen. Der/die 

Patient/in schafft es manche Beziehungen auf längere Zeit zu halten. 



25 

2. Schweregrad: eine mittelgradige Beeinträchtigung, wobei es zahlreiche aber 

nicht alle Persönlichkeitsbereiche trifft. Manche stärker, andere weniger 

stark. 

3. Schweregrad: eine schwere Beeinträchtigung, wobei alle Lebensbereiche 

betroffen sind. In dieser Stärke spielt häufig Selbst- und/oder Fremdgefähr-

dung eine Rolle. 

Die Persönlichkeitsmerkmale basieren „auf dem Fünf-Faktoren-Modell von Costa 

und McCrae“ (Hauser, Herpertz, & Habermeyer, 2021). Diese sind: 

1. die negative Affektivität, wobei der/die Patient/in eine Neigung zu unange-

messenen, negativen Emotionen hat, woraus ein grundsätzliches Misstrauen 

resultieren kann. 

2. Die Bindungslosigkeit oder Distanziertheit, die zum völligen sozialen Rück-

zug führen kann. 

3. Die Dissozialität, die sich dadurch zeigt, dass soziale Kontakte von Selbstbe-

zogenheit und Empathielosigkeit seitens des/r Patient/in geprägt sind. 

4. Die Enthemmtheit, die sich mit impulsivem, risikofreudigem Verhalten zeigt, 

jedoch auch geprägt ist durch Planlosigkeit und Verantwortungslosigkeit. 

5. Die Zwanghaftigkeit, die einen rigiden, perfektionistischen Verhaltensstil 

zeigt mit einem hohen Kontrollbedürfnis. 

Im ICD-11 wird Dissozialität bei Persönlichkeitsstörung oder -problematik mit der 

Codierung 6D 11.2 wie folgt beschrieben: 

Das Kennmerkmal der Merkmalsdomäne Dissozialität ist die Missachtung der 

Rechte und Gefühle anderer, was sowohl Egozentrik als auch Mangel an Empa-

thie umfasst. Häufige Manifestationen von Dissozialität, die bei einer bestimm-

ten Person zu einem bestimmten Zeitpunkt möglicherweise nicht alle vorhanden 

sind, umfassen: Egozentrik (z.B. eigene Bedürfnisse, Wünsche und Komfort 

und nicht die anderer); und Mangel an Empathie (d.h. Gleichgültigkeit, ob die 

eigenen Handlungen andere verletzten, was einschließen kann, dass man andere 

täuscht, manipuliert und ausbeutet, gemein und körperlich aggressiv ist, gefühl-

los auf das Leiden anderer reagiert und Rücksichtlosigkeit beim Erreichen der 

eigenen Ziele). (Disse, 2022, S. 479) 



26 

Das DSM V wurde als fünfte Auflage 2013 von der American Psychiatric Assoziation 

herausgebracht und 2022 neu überarbeitet. Im amerikanischen Raum stellt es das gän-

gigste Diagnosemanual dar. Die Diagnosekategorie Antisocial Personality Disorder 

kann mit der ICD-10 Diagnose F 60.2. in etwa gleichgesetzt werden, wobei bei der 

APD eine Störung des Sozialverhaltens im Kindesalter vorhanden sein muss(te). Das 

DSM nennt hier zwei Kategorien, die der Contuct disorder (CD) und die der Opposi-

tional defiant disorder (ODD). 

Die ODD hat ihren Beginn typischerweise im Kindergarten- oder Volksschulal-

ter und zeigt sich durch trotziges, ungehorsames Verhalten in einem überstarken Aus-

maß (Sie ist gleichzusetzen mit der ICD-10 Kodierung F91.3). Bei der Conduct dis-

order neigen die Kinder zu Aggressionen und Gewalt Menschen und Tieren gegen-

über, weiters findet sich delinquentes Verhalten. Es wird zwischen den „early-star-

tern“ (< 11a Beginn) und den „late-startern“ > 11a Beginn) unterschieden, diese nei-

gen dazu im Erwachsenenalter zu remittieren. Bei der ADP findet sich als Sympto-

matik unregelmäßiges Arbeiten, Delinquenz und körperliche Aggressivität anderen 

gegenüber. Als Risiko zählen psychosoziale Faktoren, wie die Trennung der Eltern 

und wechselnde Bezugspersonen, ein Elternteil der die Diagnose der APD hat, der 

Beginn der CD vor dem 11. Lebensjahr und zusätzliche Komorbiditäten, wie z.B. 

ADHS, welches die Wahrscheinlichkeit des Auftreten der Erkrankung stark erhöht. 

Auch bestimmte neurostrukturelle oder -funktionale Eigenschaften, z.B. im Stresssys-

tem, können vulnerabel machen. Psychophysiologische Untersuchungen fanden her-

aus, dass Patienten mit APD ein autonomes Hypoarousal aufweisen, wenn sie negati-

ven Reizen ausgesetzt werden und Messung der Herzfrequenz und des Hautwider-

standes stattfanden. Dies zeigt ein geringeres Angsterleben, was wiederum ein höhe-

res Risiko für Straftaten birgt, da keine Angst vor den Konsequenzen gefühlt wird. 

Kommt es zur Komorbidität mit ADHS, erlebt der/die Patient/in auch eine autonome 

Hyporeagilibität. Bei einer Komorbidität wie z.B. Ängstlichkeit könnte der/die Pati-

ent/in es als protektive Ressource nutzen lernen, da hier laut Studienlage die Angst 

vor sozialen Abweichungen wahrgenommen wird. 

Zu Zeiten von Adler und Jaspers existierte noch kein allgemeines Diagnosema-

nual, deshalb wurde für diese Arbeit in den Schriften von Adler und Jaspers nach den 



27 

Bezeichnungen: Verbrecher, antisozial, Psychopathie oder psychopathisch, Soziopa-

thie bzw. soziopathisch, Abnormal, Kriminalität gesucht. 

Jaspers versuchte sich selbst im methodologischen Ordnen der Krankheitssymp-

tome und der Kategorienbildung in seinem Werk Allgemeine Psychopathologie, wel-

ches im Jahr 1913 in der 1. Auflage erschien. Bis zum Jahr 1946 erschien dies von 

Jaspers überarbeitet weitere viermal. Es wurde bis 1959 sieben Mal neu aufgelegt, 

allerding danach ohne weitere Ergänzungen von Jaspers. Er hat dieses Werk auf den 

Gegensätzen Objektivität und Subjektivität aufgebaut. Es werden die Patient/innen 

aus verschiedenen Perspektiven betrachtet, die sich dann in der Diagnosefindung er-

gänzen. Der erste Zugang erfolgt über die Betrachtungsweise der Phänomenologie, 

welche subjektive Erscheinungen beschreibt. Diese beinhalten sowohl das Hineinver-

setzten in den/die Patient/in und die Stellungnahme des/r Erkranken selbst zu ihrer 

Situation und dem Krankheitserleben. Weiters mit einer objektiven Methode aus der 

Perspektive der Psychopathologie. Diese beinhaltet die Beschreibung der sinnlich er-

fassbaren Krankheitssymptome. Die verständlichen Zusammenhänge des Seelenle-

bens werden mit den Methoden der verstehenden Psychologie und die kausalen Zu-

sammenhänge mit den Methoden der erklärenden Psychopathologie erfasst. Jaspers 

betont immer wieder, wie wichtig es ist, dass der/die BehandlerIn im Kontakt mit 

dem/der Patient/in nicht nur kausale oder verstehende Hypothesen erstellt, sondern 

dass beide nebeneinander ihre Wertigkeit haben. Jede für sich allein gelangt an ihre 

Grenzen, gemeinsam ergeben sie jedoch ein vollständiges Bild des/der Patient/in und 

seiner/ihrer Leiden. Auch zu berücksichtigen seien das Milieu, dem der/die Patient/in 

entstammt, denn nur im Kontext der Biographie kann man Einsicht in den Fall des/r 

Patient/in gewinnen. Hierzu empfiehlt er eine ausführliche Sozialanamnese. Mit in 

die Behandlung bezieht Jaspers auch die geschichtlichen Hintergründe ein und unter-

scheidet zwischen Vererbung und, wie er es nennt, „Tradition“, heute würde man es 

Erlerntes nennen. Er hinterfragt auch, wo und wann der/die Patient/in Spannungen mit 

der Gemeinschaft hat(te) und ob eine Arbeitsfähigkeit besteht oder nicht. Das Ziel der 

Untersuchung ist zu „einer vollständigen Biographie des gesamten Menschen in see-

lischer, soziologischer, körperlicher Beziehung zu kommen“ (Jaspers, 1973, S. 689). 



28 

Jaspers vertritt die These das der Geist nicht erkranken kann, sondern es das 

Dasein ist, welches erkrankt. Dadurch ergäbe sich eine Krümmung, Verschiebung 

oder Verzerrung der wahrgenommenen Realität. Der Geist deutet dann die „abnormen 

Seelenerscheinungen“ (Jaspers, 1973, S. 609). Er unterscheidet bei der „abnormen 

Seele“ zwischen zwei asozialen Typen. Der erste wünscht keine Verbindung zur Ge-

meinschaft, lebt in einer eigenen Welt und leidet nicht unter dem Einzelgängertum. 

Der zweite Typus hat Schwierigkeiten in sozialen Interaktionen und versucht diese zu 

meiden, was bis zur völligen Isolation führen kann. Hier jedoch leidet der Mensch 

darunter. Als gesonderten Typus erwähnt er den antisozialen Menschen, der sich sei-

ner Meinung nach hauptsächlich unter Verbrechern findet und keinerlei Verpflichtung 

sieht, sich an die Regeln der Gemeinschaft zu halten, und Strafe nicht fürchtet. Laut 

Saner hat Jaspers durch das Werk Allgemeine Psychopathologie Neuerungen wie die 

phänomenologische Psychopathologie, die verstehende Psychopathologie und die 

Wichtigkeit des Kontextes der Biographie des Menschen in Bezug zu den auftreten-

den Symptomen in das Fach der Psychologie eingebracht. Es wurde dadurch der/die 

Patient/in und deren Symptome auf neue Weise wahrgenommen. 

Adler hatte ebenfalls einen für seine Zeit neuen Ansatz in Bezug auf die Sicht 

von Krankheiten und deren Entstehung in die damals noch junge Wissenschaft der 

Psychologie eingebracht. In der Schrift Über den nervösen Charakter beginnt er mit 

der Entwicklung eines neuen Menschenbildes. Er beschäftigt sich mit den Erlebnissen 

in der Kindheit, bringt diese in Zusammenhang mit (neurotischen) Symptomen im 

Erwachsenenalter. Weiters geht Adler davon aus, dass der Mensch im Grunde seines 

Wesens anderen positiv zugewandt ist und nach Gemeinschaft strebt. Dieses Streben 

kann allerdings durch (Über)Kompensationen ins pathologische verformt werden. 

Adler war jedoch in seinen Definitionen äußerst schwammig. So versuchte sich sein 

Zeitgenosse Wexberg in einer Definition von Neurose: 

Ein neurotisches Symptom ist ein im Dienste der persönlichen Zielsetzung ste-

hendes seelisches oder körperliches Verhalten, das durch die Fiktion der Un-

willkürlichkeit und der Krankhaftigkeit gekennzeichnet ist, und das in seiner 

Auswirkung die teilweise oder vollkommene Nichterfüllung einzelner oder 

sämtlicher Lebensaufgaben mit sich bringt. (1928, S. 215) 



29 

Somit werden hier die Neurosen deutlich von Persönlichkeitsstörungen abgegrenzt. 

Adler entwarf, um Gemeinsamkeiten zwischen Einzelfällen deutlicher zu machen, 

eine Typologie, basierend auf dem jeweiligen Grad der Aktivität und der Stärke des 

Gemeinschaftsgefühls oder auch Grad der Kooperation. Er klassifiziert den herr-

schenden Typus, den nehmenden, den vermeidenden und den sozial-nützlichen Ty-

pus. In der folgenden Grafik ist sichtbar, wie nach Adlers Meinung die Grade zuge-

ordnet werden. 

 

 

 

Abbildung 1: Typologie nach Adler (Adler, Persönlichkeitstheorie, Psychopathologie, 

Psychotherapie (1913-1937), 2010) 

 

 

In diesem Text wird jedoch nur auf den herrschenden Typus genauer eingegangen, da 

es hier zu Übereinstimmungen mit der Dissozialen Persönlichkeitsstörung kommt. 

Adler verortet in diesem Typus mangelndes Gemeinschaftsgefühl, jedoch die 

stärkste Aktivität „und zwar in Abstufungen je nach Art der Verbrechensneigung. Am 

untersten Punkt der Aktivitätsskala etwa Betrüger und Taschendieb, am höchsten 



30 

Punkt der Aktivitätsskala der Mörder“ (Adler, 2010, S. 562-563). Die ersten Anzei-

chen sieht Adler in der Kindheit, da in allen Beziehungen des Patienten/der Patientin 

eine dominierende und herrschende Haltung angenommen wird. Dieser Typus handelt 

unsozial, wenn „er mit einer Situation konfrontiert wird, die er […] als Prüfung emp-

findet, als Prüfung seines gesellschaftlichen Wertes, als Beurteilung seiner gesell-

schaftlichen Nützlichkeit“ (Adler, 2019, S. 185-187, zitiert nach Ansbacher & 

Ansbacher, 1982, S. 170). Für Adler war es jedoch wichtig, dass man für Verände-

rungen und Zuordnungen dieser Typologie offenblieb. 

Der Vollständigkeit wird hier auch kurz der Begriff der Kriminalität besprochen, 

da er häufig in Verbindung mit der Persönlichkeitsstörung im dissozialen Spektrum 

steht. Delinquenz in einer wie auch immer gearteten Form ist Teil der Symptomatik 

sowohl im DSM als auch dem ICD. Der Begriff der Kriminalität im juristisch-straf-

rechtlichem Sinne umfasst die Gesamtheit aller gegen geltendes Strafrecht versto-

ßende Straftaten (oesterreich.gv.at-Redaktion, 2023). Aus individualpsychologischer 

Sicht bezeichnet er ein inkriminierendes Verhalten, dass von sozialen Normen ab-

weicht. Adler selbst sieht den Kriminellen seiner Zeit als Persönlichkeit, die größte 

Unsicherheiten bezüglich seines Wertes für die Gemeinschaft hat. Durch „abstrahier-

tes Vorgehen gegenüber der Realität“ versucht er seinen Minderwert durch persönli-

che Überlegenheit zu kompensieren. Sie entsteht in der Kindheit durch „entweder 

häufige Ablehnung oder Nichtbeachtung oder übermäßige und unselbstständig ma-

chende Verwöhnung aus der nächsten Umgebung besonders das mit körperlichen 

und/oder sozialen Mängeln behaftete Kind“ (Schmidt, 1985, S. 245). Das Kind benö-

tigt Erwachsene, die mit ihm die Idee seiner Interpretation des Lebens besprechen und 

ihn im Sinne des Gemeinschaftsgefühles denken lehren. Geschieht dies nicht, so ent-

steht ein Lebensplan, der das irrtümliche Weltbild beinhaltet, sich im Feindesland zu 

befinden mit andauernder Kampfbereitschaft. Diese Menschen verneinen die sozialen 

Forderungen und fliehen vor den Lebensaufgaben, in der unbewussten Angst nicht zu 

genügen. 

Sie wenden laut Adler eine „private Logik“ an. „Es ist nicht ‚Vernunft‘, nicht 

‚common sense‘ in [dem] Bewegungsgesetz, das [man] sich gegeben hat, wohl aber, 

was ich ‚private Intelligenz‘ genannt habe. Würde jemandem dies Leben tatsächlich 



31 

jeden Wert verweigern, könnte [man] nicht viel anders handeln“ (Adler, 2008b, S. 

30). Sie handeln aus Eigennutz und haben ein überspanntes Streben nach Überlegen-

heit, jedoch bei fehlendem Gemeinschaftsgefühl und dem Mut, die sozialen Aufgaben 

in der Gemeinschaft mit Selbstvertrauen zu erfüllen. Wodurch sich das Gefühl des 

Ausgestoßen-Seins einstellt. Das Gegenüber wird nur als Gegner wahrgenommen, der 

mit allen Mittel zu bekämpfen ist, um die nötige Überlegenheit herzustellen. Die Per-

son wird von der Idee beherrscht, sich nach ihrer privaten Logik nur das zu holen, was 

ihr zusteht. Adler sieht bei Patient/innen, die nach kindlich-primitiver Logik handeln, 

einen noch nicht reifen Menschen, der das Entwicklungsstadium des Alles-Oder-

Nichts-Prinzips nicht überwinden konnte. 

 

  



32 

2. Biographien 

2.1 Alfred Adler 

Die Biographie von Adler beruht auf der Lektüre von Kluy (2019), Mackenthun 

(2012), Rattner (1972) und Adlers Schriften selbst. 

Alfred Adler wird am 7.2.1870 in Rudolfsheim, einem Vorort von Wien, als 

zweites von sieben Kindern des jüdischen Paares Pauline und Leopold Adler geboren. 

In seiner Kindheit zieht die Familie oft von einem Stadtteil Wiens in einen anderen. 

Adler, in jungen Jahren an Rachitis erkrankt, ist viel in den Gassen der Stadt unter-

wegs. 

Die Zeit, in der er aufwächst, ist geprägt von der steigenden Unzufriedenheit der 

Bevölkerung aufgrund von Wohnungsnot und den daraus resultierenden unhygieni-

schen Bedingungen, die Krankheiten befördern. Österreich-Ungarn ist eine Doppel-

monarchie, die allen seinen Bürgern die gleichen Rechte zusichert, der Volksgruppe 

der Juden jedoch nur einen Bruchteil. Durch den steten Ausbau der Eisenbahnen ge-

winnt die Einzelperson an Mobilität. Als 1881 in Russland Zar Alexander II ermordet 

wird, nimmt die Anzahl der orthodoxen Juden durch Zuwanderung in Wien stark zu. 

In den Jahren von 1890 bis 1910 verdoppelt Wien seine Einwohnerzahlen fast von 1,4 

auf 2,1 Millionen Menschen (Wien Geschichte Wiki, 2022). 

In Jahr 1874 stirbt sein jüngerer Bruder Rudolph, welcher neben Adler im Bett 

schläft. Diesem Ereignis wird der Anfang seines Interesses für Medizin und dem Men-

schen selbst zugeschrieben. 

1888 schließt Adler seine Matura ab und beginnt danach ein Medizinstudium an 

der Fakultät Wien, an der er 1895 promoviert. Im selben Jahr wird Karl Lueger, ein 

hervorragender Redner, und den wachsenden Antisemitismus ausnutzender Dema-

goge, zum Bürgermeister von Wien gewählt.  

1897 lernt Alfred seine Frau Raissa Adler, geb. Epstein kennen. Diese ent-

stammt einer wohlhabenden jüdisch-russischen Familie. Raissa gilt als Feministin und 

politisch interessierte Person, die sich ihr Leben lang für ihre Vorstellung von Kom-

munismus engagierte. Die Heirat der Beiden erfolgt im selben Jahr und 1898 wird 



33 

ihre erste Tochter Valentina geboren. Es folgen drei weitere Kinder (geboren 1901, 

1905, 1909) Alexandra, Cornelia und Kurt. 

Nach einem kurzen unbezahlten Praktikum am AKH Wien wählt Adler als 

Fachrichtung die Ophthalmologie und eröffnet 1904 seine eigene Praxis in der Leo-

poldstadt. In diesem Jahr konvertiert Alfred Adler auch zum Protestantismus und lässt 

sich und die 2 ältesten Kinder taufen. Bereits 1898 erscheint sein kleines Büchlein 

„Gesundheitsbuch für das Schneidergewerbe“, welches seinen Wunsch widerspiegelt 

die Arbeitsbedingungen für diese Zunft zu verbessern. 

1903 wird Alfred Adler in die „Mittwochs-Gesellschaft“ von Sigmund Freud 

aufgenommen. 1904 wird die Schrift „Der Arzt als Erzieher“ veröffentlicht. Im Jahr 

1907 folgt die „Studien über Organminderwertigkeit“. 1910 wird Adler zum Präsi-

denten der Psychoanalytischen Vereinigung gewählt. Aber 1911 kommt es zum Bruch 

mit Freud und Adler gründet den „Verein für freie psychoanalytische Forschung“, den 

er ab 1913 „Verein für Individualpsychologie“ nennt. 1912 erscheint das Buch „Über 

den nervösen Charakter“. Adler beginnt seine Theorie stark von der S. Freuds abzu-

grenzen und die die Unterschiede herauszuarbeiten. 

1914 bricht der I. Weltkrieg aus und Adler meldet sich freiwillig zum Militär-

dienst. In Wien werden in den darauffolgenden Monaten die Kriegsfolgen immer 

spürbarer, es kommt zur Rationierung des Essens und viele Kinder streifen verwahr-

lost durch die Straßen. Alfred Adler hält seine ersten öffentlichen Seminare über Er-

ziehungsfragen in Wien. Nach dem Kriegsende 1918 kommt es zu politisch unruhigen 

Zeiten. Die spanische Grippe rollt immer wieder in Wellen zwischen 1918 und 1920 

über Europa und forderte viele Todesopfer. 

1919 schreibt Adler die Texte „Bolschewismus und Seelenkunde“ und „Die an-

dere Seite. Eine massenpsychologische Studie über die Schuld des Volkes“ und 

nimmt Stellung zur Politik seiner Zeit. In seinen Schriften spricht sich Adler für Ver-

söhnung aus. Im September 1919 wird der Friedensvertrag von Versailles unterschrie-

ben. Das Land Österreich wird auf ein Dreizehntel seiner vorherigen Größe verklei-

nert. Wien wird zur „Roten Hauptstadt“ unter dem sozialdemokratischen Bürgermeis-

ter J. Reumann. Der Startschuss für den Gemeinnützigen Wohnbau fällt und im Jahr 



34 

1924 wird der Karl-Marx-Hof fertig gestellt. Der Einzug ist an eine Parteizugehörig-

keit geknüpft und somit erhalten die Sozialdemokraten regen Zulauf. 

Alfred Adler richtet ab 1915 Erziehungsberatungsstellen ein und gibt öffentliche 

Kurse über Erziehung. (J. Tandler, ein Wiener Stadtrat bis 1934, gründet viele ver-

schiedene Soziale Einrichtungen, um Kinder und Jugendlichen zu helfen.) Von 1923 

bis zu seinen Amerikareisen 1926 hält Adler Vorlesungen über schwererziehbar Kin-

der am Pädagogischen Institut der Stadt Wien. 

Mit den Jahren entwickelt Adler seine Theorien weiter und festigt die Begriff-

lichkeiten. Bereits 1908 erwähnt er das Zärtlichkeitsbedürfnis, das jedem Kind inne 

ist und welches von den Bezugspersonen zum Gemeinschaftsgefühl gereift werden 

sollte. Den Begriff selbst führt Adler jedoch erst ab 1918 in seinen Theorien ein. 1926 

benutz er zum ersten Mal den Begriff des Lebensstils, hier sind „nicht nur das Woher 

und Warum, sondern auch das Wohin und Wozu tonangebend“ (Kluy, 2019, S. 186). 

Die Fragewörter Wohin und Wozu spielen aber bereits in früheren Jahren bei der The-

orieentwicklung eine große Rolle. 

Bereits 1914 werden einige Texte ins Englische übersetzt und ab Anfang der 

1920 Jahre auch ins Französische. Adler tourt durch Europa und hält Vorträge über 

die Individualpsychologie. Ab 1926 startet er seine Reisen nach Amerika und hält dort 

im ganzen Land Vorträge. Im Frühling 1927 kehrt er nach Wien zurück und schließt 

seine ärztliche Praxis in Wien und am Ende desselben Jahres erscheint der Band 

„Menschenkenntnis“. 1928 erhält Adler in New York einen Lehrauftrag und führt öf-

fentliche Fallbesprechungen mit Publikum durch, wie bereits zuvor in Wien. Da Adler 

in den USA erfolgreich ist, plant er ab 1929 seine Emigration. Da für ihn persönlicher 

Austausch wichtiger ist als schriftstellerischer Anerkennung, hat er für seine Publika-

tionen Helfer/innen, die seine Vorträge und Gedanken zu Papier bringen. 

In Österreich herrschen nach den Wahlen 1927 große politische Spannungen 

und 1929 erfolgt der weltweite Bankencrash. Diese Kombination führt dazu, dass es 

1932/33 fast eine halbe Million Arbeitslose gibt. Im Mai 1932 kommentiert Alfred 

Adler die politische Lage wie folgt: „The world is growing to be a great mess. Vienna, 

the centre of good humour, is right to say: hopeless but not serious. So I am also” 

(Kluy, 2019, S. 278). 



35 

1930 wird ihm zu seinem 60. Geburtstag die Ehrenbürgerschaft der Stadt Wien 

verliehen. Im Herbst 1933 emigriert er alleine ohne seine Familie, mit der er in brief-

lichem Kontakt steht, in die USA. Dort eröffnet er eine Praxis und Erziehungsbera-

tungsstelle in New York, weiters bekommt Adler ab 1932 einen Lehrstuhl am Long 

Island College of Medicine. 

Im Jahr 1933 setzt er sich in einem Essay mit der „Religion und Individualpsy-

chologie“ auseinander, im selben Jahr erscheint auch „Der Sinn des Lebens“ In die-

sem Lebensabschnitt entwickelt er die Idee von einer „sub specie aeternitatis“, einer 

großen menschlichen Gemeinschaft, die zum Wohle der Gesamtheit handelt. 

In Österreich erstarkten die Nationalsozialisten nach einem Putsch im Sommer 

1934. 

Die letzten Jahre von Adler sind bestimmt von seiner regen Reisetätigkeit, sei-

nen Publikationen und Vorträgen in ganz Europa und den Vereinigen Staaten. Im Jahr 

1935 erkrankt Adler und muss sich mehrere Monate zur Rekonvaleszenz in der Co-

lumbia University Clinic aufhalten. Im Laufe des Jahres emigrieren auch Raissa, Ale-

xandra und Kurt in die USA. Cornelia folgt mit ihrem geschiedenem Mann H. Streng-

berg erst 1938. In Österreich verkauft Adler seinen Besitz und erlässt, dass sich H. 

Strengberg um die Abwicklung seiner Einkünfte (Tantiemen, Honorare…) in Öster-

reich kümmert. 

Die älteste Tochter von Raissa und Alfred Adler lebt seit den frühen dreißiger 

Jahren mit ihrem Gatten in Moskau. Das letzte Treffen findet im Sommer 1935 in 

Stockholm statt. Valentina Adler wird im Lauf der Stalin-Herrschaft verhaftet, da ihr 

als „Auslandskommunistin“ Trotzkismus und Verrat vorgeworfen wird. Valentina 

Adler stirbt in den frühen 1940er Jahren in einem Lager in Kasachstan. 

Alexandra und Kurt Adler bauen sich in den USA ein eigenes Leben auf. Erstere 

hat einen Job an der Medical School of Harvard in Bosten und ihr Bruder beschließt 

nach erfolgloser Jobsuche als promovierter Physiker ein Studium der Medizin in den 

USA zu beginnen. Raissa Adler fällt das Eingewöhnen im neuen Heimatland schwe-

rer, da sie nur gebrochenes Englisch spricht. Im Frühling 1936 begleitet sie ihrem 

Mann nach Großbritannien zu einer von Ernan Forbes-Dennis, ein individualpsycho-

logischer Psychotherapeut, geplanten Lesereise. Weiter geht die Reise aufs 



36 

europäische Festland und von den Niederlanden mit dem Schiff zurück nach Amerika. 

Wieder in den USA angekommen folgen auch dort sofort Vortragsreisen, welche Ad-

ler durchs gesamte Land führen. In Berkley eröffnet er im Zuge dieser Reise eine 

Sommerschule. Im Frühjahr 1937 queren Alfred und Raissa erneut den Atlantik für 

weite Vortragstouren. Adler kommt an seine körperlichen Grenzen, die sich durch 

kardiale Symptome zeigen. Im Mai 1937 startet er in Aberdeen, Schottland seine Vor-

träge. Sein Arbeitspensum und seine Vortragstätigkeit waren so dicht getaktet, dass 

seine Frau in Paris verbleibt. Alfred Adler erleidet bei seinem täglichen Spaziergang 

am 28. Mai 1937 in Aberdeen einen Herzinfarkt. 

Die Trauerfeier findet am 1.Juni 1937 in der Kapelle der Universität of Aber-

deen statt. Es kondolieren zahlreiche Personen und auch in europäischen und ameri-

kanischen Zeitungen werden Nachrufe gedruckt. Der Leichnam wird kremiert, jedoch 

erfolgt erst 2011 die Überstellung der Asche nach Wien. 

 

 

2.2 Karl Jaspers 

Die folgende Kurzbiographie des zweiten Proponenten dieser Magisteriumsarbeit ba-

siert auf den Werken von Salamun (2019), Saner (2014) und Jaspers Autobiographie. 

Karl Jaspers wird am 23.2.1883 in Oldenburg als erster Sohn einer wohlhaben-

den Familie geboren. Schon als Kind leidet er an Atembeschwerden. Jaspers selbst 

betont in seiner Philosophischen Autobiographie, dass ihn und seine zwei Geschwis-

ter die Erziehung in der Weltanschauung seiner Eltern geprägt habe. In der Schule 

wird er von seinem Direktor auf den „Geist der Opposition, der seiner Familie eigen 

[sei]“ hingewiesen (Salamun, 2019, S. 2). Auch die Umgebung an der Nordsee, in der 

Jaspers aufwuchs, sollte die Wahrnehmung seines Lebens prägen. Zeit seines Lebens 

war er fasziniert davon. 

Am Meer habe ich schon als Kind die Unendlichkeit unreflektiert erfahren. Seit-

dem ist mir das Meer wie der selbstverständliche Hintergrund des Lebens über-

haupt. Das Meer ist die anschauliche Gegenwart des Unendlichen. Unendlich 

die Wellen. Immer ist alles in Bewegung, nirgends das Feste und das Ganze in 

der doch fühlbaren unendlichen Ordnung. (Salamun, 2019, S. 2) 



37 

1901 schließt er das Abitur ab und zieht nach Freiburg, um ein Jurastudium zu begin-

nen. In dieser Zeit werden ihm auch ein chronisches Lungenemphysem (heute 

COPD), eine dadurch beginnende Herzinsuffizienz und angegriffenen Nieren diag-

nostiziert. Diese Grunderkrankungen nötigen ihn zur lebenslangen körperlichen Scho-

nung. 

In den darauffolgenden Jahren geht er zuerst nach Heidelberg und dann nach 

München, um sich dort ebenfalls für Jura einzuschreiben, doch Vorlesungen besucht 

er kaum. Stattdessen besucht er Vorlesungen in Philosophie und Kunstgeschichte. 

Zwischen den Semestern muss er immer wieder auf Erholung in Kurzentren fahren, 

so fasst er nach einem Aufenthalt in Maria-Sils den Entschluss, Medizin zu studieren. 

1902/03 beginnt er in Berlin mit dem Studium, setzt es 1903 bis 1906 in Göttingen 

fort und schließt es 1909 in Heidelberg ab. 1909 erfolgt die Approbation als Arzt. 

1907 lernt er seine Frau Gertrud Jasper, geb. Mayer kennen. Die gebürtige Jüdin 

ist gelernte Nervenpflegerin, holt 1905 ihr Abitur nach und beginnt ein Philosophie-

studium. 1910 heiraten die beiden. 

Ebenfalls im Jahr 1907 absolviert Karl Jaspers ein Praktisches Jahr an der Ab-

teilung für Psychiatrie und danach an der für Neurologie an der Heidelberger Klinik. 

Jaspers wird danach bis 1915 als Volontärassistent (ohne Gehalt) mit bestimmten Ver-

günstigungen (keine fixen Arbeitszeiten, Patientenfälle frei wählbar, freier Zugang zu 

Forschungs- und Diskussionsgruppen…) aufgrund seiner chronischen Erkrankung 

eingestellt. Er bleibt an dieser Klinik bis 1915; zu seinen Kollegen zählen F. Nissl und 

E. Kreaplin. Das Fach der Psychiatrie befindet sich in dieser Zeit in einer steten Wei-

terentwicklung. Theorien wurden aufgestellt und verworfen, verschiedene Strömun-

gen entstehen, z.B. die Psychoanalyse, und beeinflussten sich gegenseitig. Es findet 

sich aber noch kein einheitliches wissenschaftliches System. 

1908 trifft er auf verschiedene philosophische Zeitgenossen, wie z.B. E. Husserl, 

dessen Phänomenologie findet Jaspers als Methode gelungen, jedoch liefert ihm die 

Anwendung zu wenig Ergebnisse. Neben der Anstellung wird er Gerichtsgutachter 

und Arzt für Nerven- und Seelenleiden für die studentische Krankenkasse. 

Zwischen 1910 und 1913 veröffentlich Karl Jaspers seine ersten wissenschaftli-

chen Arbeiten, durch die er sich einen guten Ruf erwirbt. Im Jahr 1913 erscheint unter 



38 

der Mitarbeit von F. Springer die erste Auflage von „Allgemeine Psychopathologie“, 

mit welcher Jaspers auch im selben Jahr habilitiert wird. In diesem Werk wendet Jas-

pers die Phänomenologie im Bereich der Psychologie an und entwickelt diese weiter 

in dem er eine methodologische Ordnung einer theoretischen vorzieht. „Er ordnet den 

ganzen Stoff der Psychopathologie nach den Methoden des Erkennens“ (Saner, 2014, 

S. 75). 

Ab 1913 widmet er einen Teil seiner Zeit dem Lesen von philosophischen Wer-

ken von u.a. Nietzsche, Schoppenhauer, Kierkegaard, Hegel… Er hatte schon in jun-

gen Jahren begonnen, philosophische Werke zu lesen, vor allem Spinoza, da ihm 

durch seine angegriffene körperliche Konstitution vieles verwehrt bleibt und er somit 

schon früh über die Sinnhaftigkeit des Daseins nachdenken muss. „Der Weg zur Phi-

losophie führt nicht über das abstrakte Denken, sondern über das Erkennen der Rea-

lität: der Natur und des Menschen“ (Saner, 2014, S. 31). 

1916/17 wird ihm die Nachfolge von F. Nissl angeboten, die lehnt er jedoch 

aufgrund seiner Erkrankung ab. Ende 1916 wird Jaspers zum außerordentlichen Pro-

fessor ernannt und versucht mit dem Psychiater H.W. Gruhle, ein psychologisches 

Institut an der Universität von Heidelberg aufzubauen; es misslingt. 

1919 publiziert er eine seiner Vorlesungen unter dem Titel „Psychologie der 

Weltanschauung“, in der Hoffnung, auch an anderen Universitäten in Deutschland 

bekannt zu werden und eine Anstellung zu erhalten. Im Jahr darauf macht er die Be-

kanntschaft von M. Heidegger, mit dem ihn bis 1933 eine Freundschaft verbinden 

soll. 

1921 erhält Karl Jaspers eine eigene Professur in Heidelberg und 1922 einen 

Lehrstuhl für Philosophie neben seinem Kritiker H. Rickert. Jaspers spricht sich für 

die Freiheit der Lehre aus, ohne politische Schranken und stößt bei den meisten seiner 

Kollegen, die eine deutsch-nationale Weltanschauung vertreten, auf Kritik. Seine ei-

gene Weiterbildung setzt er ebenfalls fort und besucht Vorlesungen und Seminare 

über Hegel, Kant, Schelling und Kierkegaard. 

Im Jahr 1922 spricht er zum ersten Mal von einer Existenzanalyse, es folgt die 

genaue Unterscheidung von Dasein und Existenz, danach nennt er es Existenzerhel-

lung, welche 1931 dann zur Existenzphilosophie wird. Bereits 1924 beginnt er den 



39 

dreiteiligen Band „Philosophie“, den er mit Hilfe seines Schwagers E. Mayer fertig-

stellt und 1931/32 veröffentlicht. 

In Deutschland kommt es 1933 zu einem politischen Umsturz, die Nationalso-

zialisten ergreifen die Macht. Jaspers und seine Frau wollen es trotz Warnungen von 

verschiedenen Seiten nicht wahrhaben. Die Mischehe mit Gertrud wird vom Regime 

gebilligt, da Jaspers weltweit bekannt ist und Ansehen genießt. Im Sommer 1935 ist 

die Nazifizierung der Heidelberger Universität abgeschlossen, Jaspers darf jedoch 

weiter publizieren und an der Universität lehren. Es erscheinen 1935 „Vernunft und 

Existenz“, 1936 „Nietzsche“, 1937 „Descartes“ und 1938 „Existenzphilosophie“. 

1937 wird er zwangsweise in den Ruhestand geschickt. Ab 1942 ist es ihm von den 

Nationalsozialisten verboten, Schriften zu publizieren. Jaspers bemüht sich um eine 

Anstellung in der Schweiz (Zürich) nach einem Vortrag 1936, doch er scheitert. Im 

Jahr 1941 bietet sich für seine Frau und ihn die letzte Möglichkeit zu Emigration, doch 

das Regime lässt Gertud nicht ausreisen. 

In den letzten Kriegsjahren schreibt das Ehepaar gemeinsam an verschiedenen 

Büchern und Texten, wie die Neubearbeitung von „Allgemeine Psychopathologie“ 

oder „Grundsätze des Philosophierens“ (1942/43). Seine Frau überlebt den Krieg 

durch ein Netzwerk von FreundInnen, die sie immer wieder bei sich verstecken. 

Nach der Befreiung durch die Alliierten Anfang 1945 treibt Jaspers die Wieder-

eröffnung der Heidelberger Universität voran. Für Jaspers sollte eine Universität ein 

staatsfreier Raum sein mit einer demokratischen Verwaltung, die freies Lehren und 

Lernen ermöglicht. Es wird von seinen Vorstellungen nur wenig verwirklicht. 

Zwischen 1945 und 1947 hat er die erste Phase seiner politischen Schriften, z.B. 

1946 „Die Schuldfrage“. Im Jahr 1945 gründet er die Zeitschrift „Die Wandlung“ in 

der viele namhafte Schriftsteller, wie T. Mann, A. Camus oder T.S. Elliot, Texte ver-

öffentlichen. Diese besteht bis 1949. 

1946 wird er zu der ersten Recontres Internationales als Redner nach Genf ein-

geladen. 1947 erfolgt eine erneute Neubearbeitung der „Allgemeinen Psychopatholo-

gie“ und das Buch „Von der Wahrheit“. Jaspers erhält ein Jobangebot aus Basel, wel-

ches er nach langem Überlegen 1948 annimmt und in die Schweiz emigriert. Er hält 

an der Universität in Basel Vorlesungen bis 1969 und publiziert neben zahlreichen 



40 

Schriften auch über 20 Bücher. „Die Systematischen Schriften dieser späten Jahre er-

öffnen thematisch vor allem zwei neue Aspekte: eine moderne Geschichtsphilosophie 

[…] und dann die intensive Durchdringung des religionsphilosophischen Denkens“ 

(Saner, 2014, S. 58). Die Emigration in die Schweiz kränkte so manchen ehemaligen 

deutschen Kollegen. Seine Person und Texte werden immer wieder in Veröffentli-

chungen und Zeitungsartikeln angegriffen und Jasper erhält Droh- und Schmähbriefe. 

Für ihn ist das kaum nachvollziehbar, da er nie eine Person des öffentlichen Lebens 

sein wollte. Seine Texte beinhalten in den späten 1950er und 1960er Jahren vermehrt 

Kritik an der deutschen Politik. So veröffentlich Jaspers im Jahr 1958 „Die Atom-

bombe und die Zukunft des Menschen“ oder 1966 „Wohin treibt die Bundespolitik?“. 

Seine engsten Vertrauten in der Baseler Zeit waren nach dem Tod von seinem Schwa-

ger E. Mayer, Hannah Arendt und ihr Mann. 

Im Jahr 1964 verzichtet er auf sein Wohnrecht in Heidelberg und bewirbt sich 

1969 um die Baseler Bürgerrechte, die er gegen Bezahlung auch erhält. Er beginnt 

sein letztes Buch mit dem vorläufigen Titel „Vom unabhängigen Denken“. 

Ab ca. 1965 plagen ihn vermehrt körperliche Erkrankungen, wie Parästhesien, 

Arthritis, Polyneuritis etc. und 1968 erleidet Jaspers die ersten Schlaganfälle. Am 

23.2.1969 stirbt Karl Jaspers nach weiteren Schlaganfällen. Seine Urne wird in Basel 

beigesetzt. 

 

  



41 

3. Begriffe im Vergleich 

Was haben die Existenzphilosophie und die psychotherapeutische Methode der Indi-

vidualpsychologie gemeinsam? Oder anders: wie könnten beide Theorien aneinander-

wachsen und ins Heute geholt werden? 

Nach Bollnow ist die Existenzphilosophie auf dem Fundament der Angst und 

Verzweiflung gebaut und umfasst „nur die eine Hälfte, eine notwendige Hälfte […], 

weil nur durch sie ein letzter unbedingter Grund gefunden wird, aber eben darum nur 

die eine Hälfte und niemals das Ganze der Philosophie“ (Bollnow, 1948, S. 242). Be-

zugnehmend auf die Gedanken von Bollnow: Erschien es deshalb so fruchtbar, sie in 

den Kontext der individualpsychologischen Theorie zu stellen? Adler geht davon aus, 

dass der Mensch nach oben strebt, dem Positiven zu. Bollnow schwebt bei seinem 

Gedankengang zwar die Geborgenheit des in sich ruhenden Daseins vor, dem man 

Stillstand attestieren könnte. Doch geht man davon aus, dass diese Ruhe zur Reflexion 

und dem liebevollen Kennenlernen von sich selbst genutzt wird, dann erwächst daraus 

eine neue Möglichkeit sich weiterzuentwickeln. „Die Philosophie gibt nicht, sie kann 

nur erwecken – sie kann dann erinnern, befestigen und bewahren helfen. Ein jeder 

versteht in ihr, was er eigentlich schon wusste“ (Jaspers, 1971, S. 41). Ähnlich verhält 

es sich auch mit der Psychotherapie. Der/die Psychotherapeut/in soll nicht Nicht-vor-

handenes in dem/r Patient/in einpflanzen. Man kann nur an den bereits vorhandenen 

Lebenseinstellungen, Lebensplänen und Persönlichkeitsmerkmalen arbeiten. „Adler 

hat als einer der Ersten verstanden und benannt, dass der Mensch infolge faktischer 

oder empfundener Unzulänglichkeiten und durch eines Mangels an Selbstachtung die 

Tendenz entwickelt durch Abwertung anderer sich selbst aufzuwerten“ (Kluy, 2019, 

S. 15). Durch das Erkennen der eigenen Wirksamkeit und dem Streben nach Trans-

zendenz rückt das Abwerten der Umgebung um sich selbst zu erhöhen in den Hinter-

grund, da andere Möglichkeiten ersonnen werden. 

Tabelle 1, die bereits in der Einleitung vorgestellt wurde und hier nochmals wie-

dergegeben wird, gibt eine Übersicht, welche Begrifflichkeiten im Folgenden disku-

tiert werden. Da manche Begriffe nicht klar trennbar sind und es zu Überscheidungen 

kommt bzw. die Konstrukte sich gegenseitig bedingen, werden manche gemeinsam 

abgehandelt. 



42 

 

 

 

Adler Jaspers 

Mensch/Individuum Mensch 

Apperzeption Weltbild 

Gott/Religion Gott/Glaube 

Gemeinschaftsgefühl Unbedingtheit/unbedingte Forderung 

Kontext Auslegung des Seins 

Erziehung allg. Erziehung 

Sinn des Lebens Philosophische Lebensführung 

sub specie aeternitatis Einheit der Menschheit 

Lebensstil Erscheinungshaftigkeit 

Das Unbewusste Das Umgreifende 

Das Verstehen Das Nichtwissen, das Verstehen 

 

  



43 

3.1 Gemeinschaftsgefühl & die unbedingte Forderung 

Jaspers spricht sich in seinem Buch Einführung in die Philosophie dafür aus, dass die 

Philosophie für jeden zugänglich sein sollte. „Sie lebt in der Einmütigkeit, die im 

Grunde der Menschen alle mit allen verbinden kann“ (1971, S. 15). Dieser Gedanke 

des Alle-Verbindenden findet sich in der Theorie Adlers unter dem zentralen Begriff 

des Gemeinschaftsgefühls wieder. Der Biograph und Autor A. Kluy schreibt, dass 

das Gemeinschaftsgefühl […] das Gegenteil von egozentrischer Neurose und 

des Fiktionalismus [ist]. […] Man fühlt durch es, was man empfindet. Man emp-

findet durch es, dass man fühlt. Dieses Denken ist unmittelbar. Daher kann es 

nicht irren und nicht falsch sein. (Kluy, 2019, S. 178) 

Eine andere Definition des Gemeinschaftsgefühls im individualpsychologischen 

Sinne durch E. Wexberg lautet wie folgt: „Die eigene Person gegenüber der Sache 

hintanzustellen, etwas für die Gemeinschaft tun zu wollen, mit Leben, Kosmos und 

Kunst verbunden zu sein, Verantwortung für sich selbst zu übernehmen“ (Kluy, 2019, 

S. 183). Man könnte es zusammenfassen als Handeln in und mit Liebe den Anderen 

gegenüber. 

Adler selbst definiert den Begriff des Gemeinschaftsgefühls nie exakt. Wird er 

zu Beginn als Gegenspieler des Macht- und Geltungsstrebens verstanden, so wandelt 

er sich zu einem weiteren Baustein in der Persönlichkeit, „durch, [den] das Streben 

nach Überlegenheit verwirklicht oder der Lebensstil vom Individuum geformt wird“ 

(Ansbacher & Ansbacher, 1982, S. 141). Dieser Wunsch nach Gemeinschaft entwi-

ckelt sich laut Adler aus dem Zärtlichkeitsbedürfnis eines Kindes, durch die Interak-

tion mit der Mutter oder Bezugsperson. Die Reaktionen der Bezugsperson sollten an 

die Bedürfnisse des Kindes angepasst sein. Die Eltern oder Bezugspersonen eines 

Kindes beeinflussen die zukünftige Ausprägung, wie und in welcher Weise die soziale 

Anpassung und Integration in die Gemeinschaft erfolgen kann und der Wunsch nach 

sozialer Interaktion besteht. „Von der Mutter, die als erster Mitmensch an der Pforte 

der Entwicklung des Gemeinschaftsgefühls steht, gehen die ersten Impulse für das 

Kind aus, sich als Teil des Ganzen ins Leben einzufinden, den richtigen Kontakt zur 

Mitwelt zu suchen“ (Adler, 2008b, S. 41). 



44 

Im Lauf des Lebens und Arbeitens von Adler verändern sich die Bedeutung und 

Zuschreibungen zu dem Begriff des Gemeinschaftsgefühls. Ist er doch zu Beginn der 

Theorie der Individualpsychologie stark an seinen Antagonisten, das Geltungsstreben, 

gebunden, wird er später zu einer Idee des guten Zusammenlebens von Individuen. 

Ging Adler zu Beginn seiner Lehre davon aus, dass die Fähigkeit zu Gemeinschaft 

angeboren ist, verstand er ab 1918 darunter eine „kognitive Fähigkeit, die durch Er-

ziehung bewusst entwickelt werden müsse“ (Mackenthun, 2012, S. 84). 

Immer wieder wird dieser Begriff auch mit dem Gefühl der Liebe gleichgesetzt. 

Großen Einfluss hatte laut G. Mackenthun hier die amerikanische Kultur, welche eine 

andere Interpretation von den Begriffen Gemeinschaft und Individuum hat. Adler 

sieht das Gemeinschaftsgefühl nun nicht mehr als Indikator für geistige Gesundheit, 

sondern „als Regulativ für ein individuelles und positiver gefasstes Überlegenheits-

streben [welches sich zu] einem Streben nach persönlicher Vollkommenheit transzen-

diert“ (Mackenthun, 2012, S. 69). Durch die Verbesserung des eigenen Selbst wird 

die Gesellschaft positiv beeinflusst. Durch die ungenaue Definition ist viel Interpre-

tationsspielraum gegeben. Es gab Kritik, z.B. von Witte, Wiegland oder Bruder-Bez-

zel, an Adlers Idealvorstellungen und seinen zugrunde liegenden Wertannahmen. Die 

Kritik betrifft unter anderem die Sicht auf die Frau, den Wert von Hierarchien und die 

Denkweise des Kindes. Jedoch basieren diese Ideen auf dem damaligen Zeitgeist. 

Der Tiefenpsychologe Rattner differenziert in den 80er Jahren des letzten Jahr-

hunderts zwischen einem großen und einem kleinen Gemeinschaftsgefühl. Das kleine 

wird im Alltag gelebt und zeigt sich durch Mitmenschlichkeit, Hilfsbereitschaft aber 

auch durch Humor und Selbstachtung. Das Große, welches als Basis das kleine zu-

grunde hat, sieht als Ziel die Utopie Adlers von der ewigen Gemeinschaft, die in Har-

monie und Gleichheit lebt. Dieses kann nur durch (Selbst-)Reflexion und Weiterbil-

dung im Wissen erworben werden. Eine andere Weiterentwicklung der Theorie des 

Gemeinschaftsgefühls, erfolgt durch T. Stephenson mit der Unterteilung in Stufen. In 

seinem Text Individualpsychologische Entwicklungstheorie und Krankheitslehre be-

schreibt er die Entwicklung der verschiedenen Intersubjektivitätsstufen von der Kind-

heit bis ins Erwachsenenalter (siehe Abb. 2; Stephenson, 2011, S. 134). 



45 

1. Primäre Intersubjektivität: die Beziehung und Verbundenheit zwischen zwei Per-

sonen, z.B. Mutter und Säugling 

2. Sekundäre Intersubjektivität: die Verbindungen in einer „Dreiecks-Beziehung“, 

z.B. Kind und die zwei Bezugspersonen 

3. Tertiäre Intersubjektivität: das Eingebunden fühlen in eine Gruppe, z.B. Freund-

schaftsgruppe 

4. Quartärer Intersubjektivität: das Gefühl der Verbundenheit mit verschiedenen Ein-

zelpersonen, Gruppen und der Menschheit 

 

 

Abbildung 2: Wir Stufen (Stephenson, Individualpsychologische Entwicklungstheorie 

und Krankheitslehre, 2011) 

 

In dem Konstrukt der Intersubjektivitätsstufen wird sichtbar, dass die Idee von Adler 

zutrifft, das Gemeinschaftsgefühl gelehrt und gelernt werden muss. Die letzte Stufe, 

des Menschheits-Wir, scheint der Idee von Jaspers ähnlich, wenn er von Handeln im 

Sinne der Unbedingten Forderung spricht. Sie nähert sich auch der Idee von Adlers 

sub specie aeternitatis an, welche unten ausführlicher behandelt wird. 



46 

An einer weiteren Interpretation des Gemeinschaftsgefühls im deutschsprachi-

gen Raum versuchte sich Karl Bald. Für ihn ist der Begriff ein Konglomerat „bei dem 

soziologische, psychologische, ethische, religiöse und wissenschaftliche Aspekte in-

einander fließen“ (Bald , 2006, S. 74). Dadurch ergibt sich ein Wandel des Verständ-

nisses des Begriffs. Denn es ist stets der Versuch, das Gleichgewicht zwischen dem 

Individuum und der Gemeinschaft zu finden. Konflikte mit anderen können nötig und 

hilfreich sein unter anderem, um sich (vor negativen Beziehungen) zu schützen. 

Um an den Anfangsgedanken anzuknüpfen: Könnte man Jaspers Ansatz der 

Existenzphilosophie, sie für alle verständlich und somit zugänglich zu machen, als 

anders aufgebaute Idee des Wunsches nach Gemeinschaft sehen, also um Handeln im 

Sinne des Gemeinschaftsgefühls zu fördern? Jaspers plädiert für das Handeln mit 

Liebe und im Wohle der Gemeinschaft. 

Unbedingte Handlungen geschehen in der Liebe, im Kampf, im Ergreifen hoher 

Aufgaben. Kennzeichen aber des Unbedingten ist, daß das Handeln begründet 

ist auf etwas, dem gegenüber das Leben als Ganzes bedingt und nicht das Letzte 

ist. In der Verwirklichung des Unbedingten wird das Dasein gleichsam zum Ma-

terial der Idee, der Liebe, der Treue. (1971, S. 42) 

Das Unbedingte ist nicht einfaches So-Sein, sondern erfordert Reflexion. Es ist nicht 

Nachweisbar und zeitlos. Jaspers stellt das Unbedingte, das für die Gemeinschaft han-

delt und manchmal einen hohen Einsatz, wie das eigene Leben, fordern kann, dem 

Bedingten gegenüber, dass „zuerst und jederzeit und um jeden Preis im Dasein blei-

ben, leben will“ (Jaspers, 1971, S. 42). Seinen Gedanken folgend kann man sich dem 

Gehalt der unbedingten Forderung am besten „aus dem Gegensatz von Gut und Böse“ 

nähern (1971, S. 47-48). Als Böse gilt nach Jaspers, wenn man sein Leben nach den 

eigenen Lüsten und sinnlichen Antrieben richtet, jedoch das moralisch richtige Han-

deln nur unter Abwendung von Schaden am eigenen Leben und Sein anwendet, aber 

auch der Wille zur Zerstörung. „Im Falle eines Konflikts zwischen moralischer For-

derung und meinem Daseinsinteresse bin ich je nach Größe dieses Interesses unein-

gestandener Weise vielleicht zu jeder Schandtat bereit“ (Jaspers, 1971, S. 47). 

Jaspers definiert den Begriff der Unbedingten Forderung über den Antagonisten 

des Bedingten Handelns und des Gut-oder-Böse-Seins, also ein Entweder-Oder. Das 



47 

würde heißen, man kann entweder im Sinne der unbedingten Forderung handeln oder 

nicht. Es stellt sich das Leben jedoch viel komplexer dar als schwarz oder weiß. Die 

Ideen Adlers beinhalten jedoch ein Sowohl-Als-Auch. Denn woher weiß man denn, 

was das Beste für die Gemeinschaft ist? Und wer weiß das? Wo handelt man noch 

„moralisch“ richtig und wo übertritt man die Grenze zum bedingten, egozentrischen 

Handeln? Ist es immer verwerflich, so zu handeln, dass man sich selbst und das eigene 

Leben schützt? Hier lässt Jaspers Theorie ebenfalls Spielraum für Überlegungen. 

Würde man jetzt die Idee der unbedingten Forderung um die Idee des Gemeinschafts-

gefühl ergänzen, erhält man zwei Pole (Bedingt, Unbedingt) mit einem richtungswei-

sendem Sinn – dem Gemeinschaftsgefühl. 

Als Gemeinsamkeit von Gemeinschaftsgefühl und unbedingter Forderung sticht 

zu allererst hervor, dass beide Autoren, Adler und Jaspers, davon ausgehen, dass der 

Mensch anderen zugewandt ist und das als anzunehmende Ausgangbasis, dieser 

Wunsch auch in jedem Individuum vorhanden ist. Es ist im Menschen angelegt und 

kann gereift werden, jedoch auch von den Lebenserfahrungen verschüttet, die der 

Mensch macht. Bei Adler liegt die Aufgabe der Entfaltung in der Kindheit. Jaspers 

meint jedoch, dass jeder jederzeit selbst für sein Handeln verantwortlich ist und durch 

reflektieren der eigenen Handlungen das Unbedingte in sich (wieder) finden kann. In 

späteren Schiften ab 1933 beginnt Adler es jedoch ähnlich wie Jaspers zu sehen und 

betont, dass es darauf ankommt, was der Menschen aus dem in ihm Angelegten (Ta-

lente, Fähigkeiten…) macht. Somit zieht er den Menschen in die Verantwortung, sein 

Handeln zu reflektieren und zu adaptieren im Sinne der Gemeinschaft. 

Beide Ideen vereint, dass es im Umgang miteinander in Gruppen Ausgleich 

braucht. Und da Adler und Jaspers davon ausgehen, dass die Fähigkeit, in Gemein-

schaft gut zu leben, erlernt werden muss, gibt es wahrscheinlich kulturelle Unter-

schiede, wie dieses Ziel erreicht werden kann. Gemeinsam jedoch scheint der mensch-

lichen Gemeinschaft der Wunsch nach gegenseitiger Verbundenheit, nach gegensei-

tigem Vertrauen, und damit dies möglich wird, braucht es eine Art Regulativ. Diese 

Aufgabe erfüllen sowohl die Idee des Gemeinschaftsgefühls als auch die der unbe-

dingten Forderung. 



48 

Unterschiede finden sich in den verschiedenen Ansatzpunkten der Erfinder der 

Gedankenkonstrukte. Adler wollte Leiden von psychisch Kranken lindern, Jaspers 

stand für die Weiterentwicklung des erwachsenen Menschen, der Verantwortung für 

sein Leben übernehmen sollte. Das Gemeinschaftsgefühl beeinflusst den Umgang mit 

anderen Menschen, man entwickelt ein Gefühl für die Gemeinschaft. Das Konstrukt 

der unbedingten Forderung betrifft den Umgang mit Situationen und Entscheidungen 

des Lebens, diese haben wiederum Einfluss auf andere Personen. Man lernt also ein 

Gefühl für Gemeinschaft. Zur Unterscheidung der ‚Gefühle für‘ und ‚von‘ Gemein-

schaft kam auch Stephenson in seinem Text aus 2011. Er definiert das ‚Gefühl von‘ 

„als kompetentes Gewahrwerden von Gemeinschaft“ und das ‚Gefühl für‘ „als kom-

petentes Gestalten von Gemeinschaft“ (Stephenson, 2011, S. 136). Der Pädagoge und 

Psychologe Guggenbuehl sah zusätzlich die Selbsterhaltung des Menschen im Ge-

meinschaftsgefühl inkludiert, da durch diesen Wunsch nach Selbsterhaltung auch das 

Interesse an Gemeinschaft geweckt werden kann. Ist die Selbsterhaltung jedoch unre-

flektiert und bekommt egozentrische Züge, richtet sie sich gegen die Gemeinschaft. 

So stellt er die Frage, wer entscheidet, was richtig für die Gesellschaft ist und somit 

gegen sie gerichtet. Eine mögliche Antwort gibt Antoch, der anregt darüber nachzu-

denken, ob sich die Beantwortung der Frage auf die ‚allgemeinnützliche Seite des 

Lebens‘ stellt und ob sie auch im Blick in die Zukunft noch gilt (1981). 

Wie kann man dieses Wissen des Gemeinschaftsgefühls und der unbedingten 

Forderung (in der Psychotherapie) anwenden? Die Beantwortung der Frage wirft ei-

nen zuerst auf sich selbst zurück. Wie ist mein Gemeinschaftsgefühl ausgeprägt? Wie 

erlebe ich mein soziales Umfeld? Fühle ich mich verbunden mit anderen? Durch die 

Reflexion erarbeitet man sich eine eigene Idee dieser Konstrukte und verinnerlicht 

diese. Das ermöglicht es, im Umgang und der Arbeit mit Patient/innen Probehandeln 

und das Lernen am Modell anzubieten. „Die unbedingte Forderung tritt an mich heran 

als die Forderung meines eigentlichen Seins an mein bloßes Dasein. Ich werde meiner 

inne als dessen, was ich selbst bin, weil ich es sein soll“ (Jaspers, 1971, S. 44). Nikelly 

entwickelt, angelehnt an den amerikanischen Individualpsychologen Dreikurs, seine 

Ansicht und kam zu der Meinung, dass „Gemeinschaftsgefühl nicht gelehrt werden 

[kann], sondern [sich] entfaltet durch die Aktivität und Kommunikation zwischen dem 



49 

Klienten und dem Therapeuten“ (Nikelly, 1978, S. 107). Seiner Meinung nach verhilft 

die Psychotherapie im „Übergang des Individuums vom Egoisten zum Altruisten“ 

(Nikelly, 1978, S. 129). Jeder Einzelne verändert die Gemeinschaft durch seine Teil-

habe, darin liegt auch die Möglichkeit der Weiterentwicklung der Gemeinschaft. So 

meint auch Antoch, dass „die Haltung des Gemeinschaftsgefühls [uns nicht] ver-

pflichtet zum passiven Zustimmen, sondern zum aktiven Zuhören und nicht […] zum 

Schweigen, sondern zum Reden, zum offenen, kritischen, individuelle-schöpferischen 

Beitrag“ (1981, S. 96). Und „wird die Gemeinschaft bewußt, rationalisiert, organisiert 

und geformt, so spricht man von Gesellschaft“ (Jaspers, 1973, S. 595). 

Der Begriff der Solidarität findet sich sowohl in den Schriften von Adler als 

auch bei Jaspers wieder, er wird hier nur kurz angeführt. Das Gefühl der Solidarität 

für jemanden entspringt aus dem Gemeinschaftsgefühl und der unbedingten Forde-

rung. Aus dem Gefühl der Verbundenheit, dem Zusammenhalt und dem Wunsch für 

den oder die Andere Einzustehen. „Menschen haben zum Beispiel ihr Leben einge-

setzt im solidarischen Kampf für ein gemeinsames Dasein in der Welt. Die Solidarität 

stand unbedingt vor dem für sie bedingten Leben“ (Jaspers, 1971, S. 42). Das Solida-

ritätsgefühl wird von C. Furtmüller, ein zeitgenössischer Individualpsychologe, in sei-

nem Aufsatz Psychoanalyse und Ethik erwähnt. Er sieht dieses Gefühl als sozialen 

Instinkt, wobei die Gefühle des Mitempfindens und der Freude, den egoistischen Be-

weggründen überwiegen. 

 

 

3.2 Das Umgreifende & das Unbewusste 

Jaspers beschreibt das Umgreifende als ein alles Umgebendes. Nur wenn man sich 

eines Gegenstandes bewusstwird, tritt dieser aus dem Umgreifendem heraus in die 

Wahrnehmung. Für das Subjekt kann das Umgreifende erst in Erscheinung treten, 

wenn es zur Unterscheidung von Ich und Gegenstand kommt. „Das Umgreifende 

bleibt für mein Bewusstsein dunkel“ (Jaspers, 1971, S. 25). Auch das Unbewusste 

bleibt für das Bewusstsein dunkel, obwohl stets da und den Menschen und dessen 

Denken und Handeln beeinflussend. 



50 

Der Begriff des Unbewussten wurde schon vor Freud verwendet, dieser prägt 

ihn jedoch für die Psychopathologie in tiefenpsychologischen Psychotherapierichtun-

gen. Er erstellte ein topographisches Modell, in welchem er strikt zwischen den ver-

schiedenen Schichten des Bewusstseins unterschied: dem Bewussten, dem Vorbe-

wussten und dem Unbewussten. Für Freud ist das Unbewusste angeboren und er dif-

ferenziert weiter zwischen dem primären, deskriptiven Unbewussten, welches Trieb-

anteile beinhaltet, die sich dem Bewussten indirekt durch Träume, Wünsche, Bilder, 

etc. präsentieren, und dem sekundären, dynamischen Unbewussten, das Verdrängtes 

und Inhalte des Vorbewussten in sich birgt, welche durch den „Zensor“ an der Be-

wusstwerdung gehindert werden (Roth, 2019). In späteren Jahren verbindet Freud das 

Unbewusste mit dem Strukturmodell. Nach dieser Fusion ordnet er dem Es und dem 

Über-Ich die größeren unbewussten Anteile zu und dem Ich überwiegend bewusste 

Anteile des Denkens, aber es ist auch Träger der unbewussten Verdrängung (Roth, 

2019). 

Freuds Theorien des Unbewussten wurden schon zu seinen Zeiten aufgegriffen, 

hinterfragt und weiterentwickelt. So dachte Jung die Schichten des kollektiven und 

des nie ins Bewusstsein-gelangbaren Unbewussten hinzu. Auch Adler sah das Unbe-

wusste in seiner Behandlungsmethodik auf seine eigene Weise, wobei es für ihn stets 

im Dienste des Lebensstils und der subjektiven Zielsetzung des Menschen steht 

(Adler, 2008b). Jaspers unterscheidet in seinem Werk Allgemeine Psychopathologie 

ebenfalls zwischen Bewusstsein und Unbewusstsein. Er definiert Bewusstsein als Be-

wusstes Erleben, bewusstes Wissen von Etwas und dem sich selbst Bewusstsein. Aber 

um das Seelenleben zu begreifen, braucht es zusätzlich noch einen außerbewussten 

Unterbau, diese ist reintheoretisch. Hier unterscheidet er zwischen seelischen Vorgän-

gen, die zwar erlebt, aber nicht bemerkt wurden, und wirklich außerbewussten, die 

tatsächlich nicht erlebt wurden (Jaspers, 1973). 

In den letzten Jahren hat die neurobiologische Forschung versucht, mittels Bild-

gebenden Methoden wie fMRT und PET Freuds Annahmen zu bestätigen, wie z.B. 

durch die „Hanse-Neuropsychoanalyse-Studie – HNPS“ (Buchheim et al., 2012; Wis-

wede et al., 2014). Durch die Bildgebung konnte festgestellt werden, dass das Be-

wusstsein eher an den assoziativen Cortex cerebri, die Großhirnrinde, gebunden ist. 



51 

Die Prozesse des Unbewussten laufen in subcortikalen Bereichen ab, tragen jedoch 

zur Entstehung des Bewusstseins bei. So trägt auch die Großhirnrinde durch Verar-

beitung von sensorischen und motorischen Reizen einen Teil zum Unbewussten bei. 

Als bewiesen gilt, dass das Unbewusste unser Bewusstsein stärker beeinflusst als um-

gekehrt und das ohne analytisches Arbeiten mit einem/r Psychotherapeut/in keine Ein-

sicht in die „unbewussten Determinanten des Erlebens und Handelns“ möglich ist 

(Roth, 2019, S. 26). 

Weiters scheint gültig, dass das Unbewusste einen starken Einfluss hat auf die 

Entwicklung der zugrunde liegenden psychischen Strukturen, was bedeutet das bei 

pränatalen und frühkindlichen „psychoneuronalen Fehlentwicklungen“ meist eine 

Störung im Erleben als Erwachsener auftritt (Roth, 2019, S. 26). Auch belegt werden 

konnte, dass „verdrängte Konflikte sich in verkleideter Weise auf der Ebene der Be-

wusstseinszustände in Form von Wünschen, Träumen, Fehlleistungen, Neurosen, 

usw.“ zeigen können (Roth, 2019, S. 26). 

Für die Neurobiologie teilt sich das Unbewusste in zwei Prozessarten, jene die 

sich in subkortikalen Bereichen und in nicht-assoziativen Regionen der Großhirnrinde 

befinden, wie z.B. Reize die unsere Bewusstseinsschwelle nicht überschreiten, weil 

sie als nicht neu, stark negativ oder positiv empfunden werden, als dass der Aufmerk-

samkeitsfokus darauf gerichtet werden würde. Als Zweites, die der kognitiven und 

emotionalen Prozesse im Säuglings- und Kleinkindalter, bevor es zur vollständigen 

Ausbildung des Langzeitgedächtnisses kommt (infantile Amnesie). Erfahrungen und 

Erinnerungen, die in der ersten 2-3 Lebensjahren gemacht werden, sind nicht erinner-

bar, da das Langzeitgedächtnis, genauer der Gyrus dentatus, welcher seinen Sitz im 

Hippocampus hat, noch nicht vollständig ausgereift ist. Aus neurobiologischer Sicht 

lässt sich sagen, was in der psychotherapeutischen Praxis täglich Bestätigung erfährt, 

dass sich der Zugang zum Unbewussten am besten über das Beobachten von para- 

und non-verbaler Kommunikation, mit dem Einbezug von Körperhaltung, vegetativen 

Reaktionen und dem Verhalten der Person bewerkstelligen lässt. Wichtig bei der Ein-

schätzung ist jedoch die sozio-kulturelle Prägung von dem/der Beobachter/in und 

dem/der Beobachteten nicht zu vernachlässigen, denn es könnte sein, dass andere Kul-

turen Körperhaltungen oder einer Mimik eine andere Bedeutung zuschreiben als die 



52 

eigne Kultur. Der eigene Eindruck gibt den Kontext der Wahrnehmung des Gegen-

übers vor, deshalb werden in Psychotherapien nur Hypothesen erstellt. 

In den Theorien von Adler wirkt es auf den ersten Blick, als sei in der Theorie 

der Individualpsychologie das Unbewusste nicht vorhanden, denn Adler verstand das 

Ich als Unteilbares, somit gab es für ihn auch keine Trennung von Bewusstem und 

Unbewusstem. Im Unterschied zu Freud sah Adler das Unbewusste nicht in Schichten 

unterteilt, sondern fließend, immer um die Sicherung des Ichs bemüht. Er bezeichnet 

es auch als Kunstgriff der Psyche. „Einer dieser Kunstgriffe ist die Verlegung des 

Zieles oder eines Ersatzzieles ins Unbewusste“ (Adler, 2010, S. 105). Die Theorie der 

Individualpsychologie geht davon aus, dass Teile oder auch die ganze leitende Per-

sönlichkeitsidee, bestehend unter anderem aus der tendenziösen Apperzeption, der 

leitenden Fiktion, dem Lebensstil oder -plan, nicht oder nur bruchstückhaft bewusst 

sind. Durch das Unbewusst-halten von Teilen des Zieles oder der Fiktion entsteht für 

das Individuum eine Motivation, das subjektive Ziel zu erreichen, auch bezeichnet als 

Motivationslatenz (Pongratz, 1985). 

Weiters spricht Adler von der Möglichkeit, dass Bewusstes nicht verstanden 

wird. Die Bedeutung von Szenen oder Handeln im eigenen Leben werden falschen 

Kontexten zugeschrieben. Psychisch kranke Menschen nehmen die Umwelt oftmals 

anders wahr und sehen dadurch irreführende Zusammenhänge. Dieses Missverhältnis 

von Wissen und Verstehen nennt man Zusammenhangslatenz (Pongratz, 1985). 

Unbewusstes kann aber auch als Unbedachtes gesehen werden, wobei man das 

situative Nicht-Beachten auch als tendenziöse Unaufmerksamkeit bezeichnen kann. 

Der Mensch richtet seine Aufmerksamkeit in Beziehungen oder Situationen auf für 

ihn Bedeutsames, beeinflusst von der tendenziösen Apperzeption, und weiß zwar das 

für ihn Unbedeutsame, aber bezieht es nicht in seine Überlegungen über die Person 

oder Situation mit ein. Dies ist die Bedeutungslatenz (Pongratz, 1985). 

In der Theorie der Individualpsychologie ist das Unbewusste „eine Modalität 

des psychischen Lebens, die von der zielstrebigen Einheit der Persönlichkeit organi-

siert wird“ (Pongratz, 1985, S. 472). Der/die Patient/in sucht im Bewussten wie im 

Unbewussten nach Überlegenheit. Tauchen hinderliche, nicht mit dem Handeln nach 

dem Lebensstil vereinbare Anteile im Bewusstsein auf, wendet die Psyche den 



53 

Kunstgriff der Verschiebung ins Unbewusste an. Anhand des Bewussten kann jedoch 

ein Blick ins Unbewusste geworfen werden, denn „jede bewusste Manifestation der 

Psyche weist uns demnach in gleicher Weise auf das unbewusste fiktive Endziel wie 

die unbewusste Regung, sofern man sie richtig erfasst“ (Adler, 2010, S. 106). 

Datler behandelt in seinem Artikel aus 1996 das Verhältnis von Adler zum Un-

bewussten und versucht Ungereimtheiten aufzuräumen. In Freuds dynamischem Un-

bewussten wird davon ausgegangen, dass der Mensch Angst hat vor bestimmten Er-

lebnisinhalten und den dazu gehörigen Gefühlen. Die Abwehrmechanismen dienen 

dazu, den Menschen davor zu schützen. Adler sieht es jedoch unter der Annahme, 

dass der Mensch nach Sicherung strebt. Ähnlich ist hier, dass beide Theorien davon 

ausgehen, dass es ein Ausweichen vor unerwünschten Gefühlen ist. Adler scheint je-

doch nicht zu unterscheiden zwischen Verdrängtem, Abgewehrtem und Unbewuss-

tem, weil nicht wahr genommenen und deshalb nicht bedachten Erlebnisinhalten. 

Diese könnten jederzeit in die Erinnerung geholt werden. 

Adler spricht in seinen Texten wiederholt vom Unverstandenen und Unbegrif-

fenen, dies könnte ebenfalls ins Bewusstsein geholt werden. Das Unbegriffene ähnelt 

dem Umgreifenden, denn auch das kann durch aktiven Zugang erschlossen werden. 

Bei Adler scheint die Kompensation wichtiger als die Abwehr, denn er geht davon 

aus, dass es in einer Psychotherapie darum geht, das Erleben zu Verändern und nicht 

darum erlebte Gefühle auszuschalten. Datler sieht eine konträre Auslegung des Kon-

struktes des Unbewussten, denn teilweise knüpft Adler an die Theorien von Freuds 

Unbewusstem an. Adler selbst befasst sich auch nicht mit Genauigkeit mit der kom-

plexen innerpsychischen Dynamik des Unbewussten. Er betont nur immer wieder die 

Einheit des Individuums, das nach Sicherung strebt und seine Mängel kompensieren 

möchte. Es gibt nach Datler keine Abgrenzung oder Differenzierung zwischen den 

Konzepten (Datler, 1996). Adler spricht bei der Behandlung der Neurose von der Be-

wusstmachung des neurotischen Systems, was jedoch auch als ein Aufdecken, d.h. 

Aufmerksam-machen auf bereits Bekanntes oder auf nicht gesehene Zusammen-

hänge, gesehen werden kann. 

Dem Unbewussten gegenübergestellt wird hier die Lehre vom Umgreifenden; 

hierzu kreierte Jaspers den Begriff der Periechontologie. Für ihn ist sie die Basis des 



54 

philosophischen Denkens, jedoch auch am schwierigsten zu verstehen. Der Beginn 

von Philosophie ist der Gedanke, somit der Beginn des Denkens. Wobei der je eigene 

Grundgedanke oder die subjektive Grundfrage am Anfang steht. Diese Grundgedan-

ken sind beeinflusst von den Erfahrungen „die jeder Mensch unausweichlich macht, 

sofern er sich seiner selbst in der Welt bewußt wird“ (Saner, 2014, S. 84). Das Um-

greifende ist als gegeben zu sehen, denn es umhüllt alles und jeden ohne Eigenes Zu-

tun. Es ist der Blick auf das Seiende, unter dem man alles versteht „was in irgendeiner 

Weise Gegenstand wird“ (Saner, 2014, S. 83). Der Weg zum Denken des Umgreifen-

den führte Jaspers über seine Grundfrage: Was ist? Oder anders: Wie erscheint uns 

das Sein? Jaspers „denkt hin zum Sein, […] geleitet von der Frage, wie das Sein sich 

uns zeigt“ (Saner, 2014, S. 85). 

Das Seiende als Objekt steht dem Sein, welches das Subjekt ist, gegenüber. Das 

Sein ist, dass das „alles zusammenhält, allem zugrunde liegt, aus dem alles, was ist, 

hervorgeht“ (Saner, 2014, S. 83). Der Mensch kann immer nur einem Ausschnitt seine 

Aufmerksamkeit zuwenden, dieser wird wahrgenommen durch die Unterscheidung 

vom Umgebenden. Somit durch eine Spaltung von Subjekt und Objekt. Der Grund-

frage geht ein Grundgedanke nach dem Seiendem voraus und dem wiederum eine 

Grunderfahrung, womit sich ein Kreis der Gedanken ergibt. Jaspers Philosophieren 

liegt die Grunderfahrung des Erkennens zu Grunde, womit der Gedankengang zurück 

führt zum Begriff des Umgreifenden und den Möglichkeiten des Wahrnehmens eben-

dieses. In der Beschreibung des Grundgedanken nach Jaspers finden wir die Idee von 

Adlers Lebensleitlinie wieder, die wiederum Unbewusst gehalten wird. Um der Größe 

des Begriffs gerecht zu werden spricht Jaspers von den Weisen des Umgreifenden, 

die sich für ihn aus verschiedenen Teilen zusammensetzen. 

 

 



55 

 

Abbildung 3: Weisen des Umgreifenden (Jaspers, 1984) 

 

 

Diese Teile bedingen einander, ohne Zusammenspiel kann das Gedankenkonstrukt 

des Umgreifenden kaum gedacht werden. Jaspers sieht es ausfolgenden Teilen gebil-

det (Jaspers, 1984, S. 113-116): 

1. Das Bewusstsein als Grundphänomen der Spaltung von Subjekt und Objekt, 

denn was nicht in der Spaltung ist, wird nicht wahrgenommen – als ob es nicht 

da wäre. 

2. Der Ort an dem in Subjekt und Objekt gespalten wird, die Stätte der Erschei-

nung, bezeichnet er als das Umgreifende. Dies ist aus zwei Perspektiven denk-

bar. Aus der des Subjektes würde es bedeuten, dass der Mensch das Sein mit 

jeder möglichen Seinsweise ist, somit das Dasein, der Geist, das Bewusstsein. 

Aus der Perspektive des Objektes wäre ebenjenes das Sein, somit die Welt. Es 

stellt die Immanenz des Seins dar, ungeschlossen, schwebend. Jaspers meint, 

wenn man diese Grenze von Subjektseite her überschreiten würde, gelänge 



56 

man zum Umgreifenden des Selbstsein, von der Objektseite her zum Umgrei-

fenden der Transzendenz. 

3. Das Sich-Selbst-Bewusstsein unterteilt Jaspers in ein individuelles, welches 

das lebendige Dasein, das nur der je Einzelne wahrnimmt, ist und in ein allge-

mein gültiges. Dieses wird als gegenständlich wahrgenommen, es ist allge-

meingültig aber irrational und vom Menschen konstruiert. Es ist die Möglich-

keit des grenzenlos Umgreifendem. „Niemand besitzt es, wir alle haben daran 

teil“ (Jaspers, 1984, S. 113). Man könnte auch sagen Unbewusst, welches für 

Jaspers heißt: „nicht [denkend auf Gegenstände] gerichtet und seiner selbst 

nicht bewusst“ (Jaspers, 1984, S. 113). Die Sprache und das Bewusstsein sind 

für Jaspers eng verbunden. 

4. Das Dasein selbst, welches in sich geschlossen sein kann, aber auch unge-

schlossen, indem es sich auf anderes Dasein bezieht. Dasein, das „ist die Rea-

lität, in die alles treten muss, was für uns real werden soll, sowie das Bewußt-

sein überhaupt die Stätte ist, in die alle treten muss, was gedacht werden soll“ 

(Jaspers, 1984, S. 114). 

5. Der Geist, die Fantasie und wie der Mensch seine sinnerfüllte Welt gestaltet, 

jedoch nicht die rationale Berechenbarkeit. Der Geist ist verbunden mit dem 

Verstehen, welches später in diesem Text genauer behandelt wird. „Das Sub-

jekt des Geistes ist die Fantasie“, diese schafft Bedeutung und macht Dinge 

greifbarer durch Symbolik. „Das Subjekt des Geistes ist nicht das ‚ich denke‘ 

des Bewusstseins überhaupt, sondern das jeweils unvertretbare Individuum, 

das sich in der persönlichen Gestalt von einem unpersönlichen Objekt ergriffen 

weiß“ (Jaspers, 1984, S. 115). Das Objekt des Geistes ist das was im Schaffen 

gefunden werden kann. Die beiden Teile zusammen nennt Jaspers auch Idee, 

mit der Aufgabe, unendlich offen zu bleiben für Neues. 

6. Die Existenz, die sich wiederum aus den Teilen des Daseins im Leben, dem 

Denken und dadurch Bewusstsein und der Fantasie des Geistes zusammen-

setzt, aber nicht aus ihnen erklärt werden kann. Existenz alleine ist nicht fass-

bar, denn sie ist angewiesen auf die Weisen des Umgreifenden, als „ihr Me-

dium der Erscheinung“ (Jaspers, 1984, S. 116). 



57 

Man sieht, dass sich hier die Begriffe verweben. Das Unbewusste nach Adler könnte 

Teil der Theorie des Umgreifenden sein, denn auch hier spielt Unbedachtes eine große 

Rolle. Und doch ist es da und kann ins Bewusstsein geholt werden. 

Als Gemeinsamkeit von Unbewusstem und Umgreifendem könnte man sagen, 

dass jeder Mensch davon umgeben oder damit ausgefüllt ist. Auch gemeinsam ist, 

dass man immer nur einen kleinen Teil davon erhellen kann. Wie das Umgreifende ist 

auch das Unbewusste unendlich groß, verortet wird es im Inneren des Menschen, am 

ehesten mit Tiefe verstehbar. Das Umgreifende bezeichnet das unendlich-umgebende 

im Außen, welches am ehesten mit Breite, Höhe und Weite verstehbar wird. In beiden 

Fällen kann nur be- und gewusst werden, was in den Aufmerksamkeitsfokus gerückt 

und dadurch erhellt wird. Keines der beiden ist im Ganzen vorstellbar und kann nur 

durch Metaphern und Symbole greifbar gemacht werden. Überschreitet man die Gren-

zen des eigenen Denkens und beginnt eigene Handlungen und Gedankengänge zu hin-

terfragen, stößt man an eine Grenze. Diese kann durch Reflexion und Arbeit an der 

eigenen Wahrnehmung verschoben werden. Es dient dazu, um zu verstehen wozu man 

selbst so und nicht anders handelt und denkt. Hilfreich kann hier eine Psychotherapie 

sein, denn manches, dem keine Aufmerksamkeit geschenkt wird im eigenen Leben, 

kann helfen, das eigene Denken und Handeln zu verstehen. Ähnlich verhält es sich 

beim Umgreifenden. Bei diesem beschäftigt der Mensch sich mit dem im Äußeren 

Seienden, er wird sich der Grenzen der Gegenständlichkeit bewusst. Dadurch rückt 

vorher „Übersehenes“ in das Zentrum der Aufmerksamkeit und wird wahrgenommen. 

Jedoch heißt bloßes Erkennen des Unbewussten oder Umgreifenden noch nicht, 

dass es auch zu einer Erkenntnis kommt. Einer der Unterschiede liegt darin, dass die 

Theorie des Unbewussten erdacht wurde, um Leiden zu erkennen und zu lindern und 

die Beweggründe hinter Wahrnehmungen und Handlungen des/der Patient/in zu er-

kennen und so dem/r Patient sichtbar zu machen. Die Grundidee der Theorie sollte 

von dem/der Patient/in verstanden werden, um in der Psychotherapie Anwendung zu 

finden. Denn sonst könnte der/die Patient/in die Dynamiken in seinem Seelenleben 

nicht verstehen und keine neuen Erkenntnisse gewinnen. Das Unbewusste und die 

Lebenserfahrungen beeinflussen sich wechselseitig, denn unser Unbewusstes wird ge-

prägt durch die Erfahrungen, die wir als Kind machen, und es prägt, wie wir neue 



58 

Erfahrungen bewerten und in Erinnerung behalten, bzw. auch welche Emotionen wir 

in Situationen empfinden. Anders verhält es sich bei der Theorie des Umgreifenden, 

diese werden nicht zwingend benötigt, um sich selbst zu verstehen. 

Natürlich kann man die Idee des Umgreifenden sicherlich auch in manchen Psy-

chotherapien heranziehen um die Reflexion des/der Patient/in auf eine Metaebene zu 

heben. Durch Abstand zu den eigenen Gedanken und Wahrnehmungen wird Raum 

für neue Betrachtungsweisen geschaffen. Ob das alles Umgreifende gedacht oder 

wahrgenommen wird, spielt in der alltäglichen Funktionsweise nur eine geringe Rolle. 

Das Reflektieren der eigenen Grenzen kann neue Horizonte eröffnen, jedoch beein-

flusst es die Person nur in geringem Grade in ihrer alltäglichen Funktionsweise, wenn 

es nicht gesucht wird. Das Unbewusste beeinflusst im negativen Fall Leben- und 

Funktionsweise der Person im Alltag und in sozialen Situationen. 

Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass das Umgebende für alle gleich ist, 

da wir alle von ähnlicher Umwelt (der Erde) umgeben sind, die Wahrnehmung davon 

ist wiederum subjektiv. Man kann allerdings beginnen, aktiv Dinge wahrzunehmen 

und somit den eigenen „Ausschnitt“ zu vergrößern. Durch aktives Wahrnehmen der 

Objekte und dem Gewahrwerden des Umgebenden der Objekte sind dessen Grenzen 

erfassbar. Durch Einnehmen von Beobachterpositionen sind die Grenzen des Umgrei-

fenden erfahrbar und erweiterbar. Dadurch ist es möglich, sich nach Transzendenz zu 

Strecken und zu subjektiv neuen Wahrnehmungen und Erkenntnissen zu kommen. 

Beim Unbewussten findet diese Aktivität bereits vor dem eigenen Gewahrwerden 

statt, denn es erfolgt eine Verschiebung oder Verdrängung von nicht „erwünschten“ 

oder schädigenden Erinnerungen aktiv in das „Unbewusste“, denn die Wahrnehmung 

nimmt im Dienste der Sicherung des Ich durch tendenziöse Apperzeption nur das 

wahr, was „passt“. Diese List dient dem Schutz der Stabilität des Ichs. 

 

3.3 Weltbild und Apperzeption 

Der Begriff der Apperzeption basiert auf dem Anfang des 20. Jahrhunderts geltendem 

dichotomen Wahrnehmungskonzept, das zwischen äußerer Wahrnehmung, der 

Perzeption, und der inneren Wahrnehmung, der Apperzeption unterschied. Der Ter-

minus selbst geht unter anderem auf die Philosophen Gottfried W. Leibniz und 



59 

Wilhelm Wundt zurück. Beide beschreiben die Apperzeption als bewussten Prozess, 

bei dem aktiv Teile des im Äußeren, in der Welt Wahrgenommenem aufgenommen 

und kognitiv verarbeitet werden. Jedoch behielten sie die Idee des Dualismus von in-

nerer und äußerer Wahrnehmung bei. Bei E. Husserl ist die Apperzeption „das dem 

subjektiven Bewußtsein sich präsentierende ‚Erscheinende‘ schlechthin“ (Titze, 

1985, S. 33). 

Husserl schafft mit seiner Sichtweise die Voraussetzung für die Definition der 

Apperzeption nach Adler. Im Sinne Adlers ist Apperzeption mit dem subjektiven Be-

wegungsgesetz und Lebensstil des jeweiligen Menschen verknüpft. Es ist die Art und 

Weise, wie der Mensch sich selbst und die Außenwelt wahrnimmt. Die tendenziöse 

Apperzeption beschreibt zielgerichtetes Verhalten, das sich in den ersten Lebensjah-

ren ausbildet. Unter dieser Sichtweise werden Eindrücke und Situationen mit einem 

bestimmten, subjektiven Aufmerksamkeitsfokus wahrgenommen. Der eigene Blick-

winkel wird durch gleiche oder ähnliche Erfahrungen bestätigt, auch die abgespei-

cherten Erinnerungen unterliegen dieser Zensur. Der Mensch behält nur, was seine 

Sicht bestärkt. Adler entwickelt den Begriff des Apperzeptionsschemas; dies ist ein 

vereinheitlichter Begriff für sämtliche Kognitionen, die der Mensch in der Frühphase 

seiner Entwicklung gebildet hat. Dieses Schema widerspiegelt die je eigene Auffas-

sung der Wirklichkeit, die das Kind erfahren hat. Die Bildung der Prototypen des Le-

bensstils erfolgt bis zum 5. Lebensjahr nach dem Selektionsprinzip, denn es werden 

nur apperzipierte Aspekte des Umweltgeschehens wahrgenommen. Diese stimmen 

immer mit der im Vorhinein selbst gebildeten Meinung überein. „Diesen Gesetzen 

gehorchen nun mehr durch das ganze Leben hindurch das Interesse, das Fühlen, die 

Affekte, das Denken und das Handeln“ (Adler, 2009, S. 300). 

Dieses Schema folgt einer privaten Logik, die in der kindlichen Lebenswelt ent-

standen ist. Meist ist sie nicht übereinstimmend mit der „wirklichen“ Logik und kann 

durch Reflexion transparent gemacht werden. Die private Logik des Kindes ist oft 

antithetisch und neigt dazu, alles in Gegensätzen aufzuteilen und nach dem Alles-

oder-Nicht-Prinzip zu bewerten. Diese antithetische Grundhaltung benennt auch Jas-

pers in der Idee des Begriffes des Weltbildes, in der der Mensch aufgespannt wird 

zwischen dem Wunsch nach Harmonie und dem Nihilismus des Seins (Saner, 2014). 



60 

Diese mangelnde Sachlichkeit und Egozentrik entsprechen dem Wesen des Kindes, 

ob seiner fehlenden Lebenserfahrungen. Die Apperzeptionsschemata können sich im 

Lauf des weiteren Lebens wandeln; durch gelerntes Wissen und korrigierende Erfah-

rungen können bestehende Apperzeptionsweisen verändert oder ganz verworfen wer-

den. Sie werden somit stetig korrigiert und angepasst, wie auch das Weltbild nach 

Jaspers stets korrekturbedürftig bleiben soll, um eine philosophische Grundhaltung 

im Leben zu erreichen. 

Jaspers sieht die Welt in verschiedene Ebenen in Stufenfolge aufgereiht. Diese 

Ebenen können in aufsteigender Folge nicht ohne einander bestehen. So kann es z.B. 

Materie geben ohne Leben, jedoch kein Leben ohne Materie. Um in die Welt des 

Geistes zu gelangen, muss eine Welt der Seele gegeben sein. Die Welt der Seele be-

inhaltet z.B. die Gefühle, die ein Mensch hat und im besten Fall wahrnimmt. Um sie 

in der Metaebene reflektieren zu können, muss er sich seiner Gefühle bewusst sein. 

Somit kann seine Welt der Seele ohne Welt des Geistes auskommen, jedoch umge-

kehrt bedingt die Welt des Geistes die der Seele. 

 

 

Abbildung 4: Stufen der Welt (Jaspers, 1971) 

 

 



61 

In den Theorien Jaspers ist die Welt nicht gegenständlich, denn der Mensch ist immer 

in ihr. „Die Welt ist ungeschlossen. Sie ist nicht aus sich selbst erklärbar, sondern aus 

ihr wird eines aus dem anderen ins Unendliche erklärt“ (Jaspers, 1971, S. 60). Er 

zeichnet die Realität als ein Konstrukt aus den Erfahrungen, die der Mensch macht – 

vergleichbar den Gedankengängen Adlers. Diese Realität wird in unterschiedlichen 

Situationen, wie der alltäglichen Welt, der Arbeitswelt, der zwischenmenschlichen 

Welt ge- und erlebt. „Jedes Weltbild ist ein Ausschnitt aus der Welt“ (Jaspers, 1971, 

S. 59). Dieses erlebte Wissen wurde und wird von Wissenschaften erklärt, worauf 

dann auf diesen Erkenntnissen erneut aufgebaut werden kann. 

Das erarbeitete und erlebte Wissen scheint sich für Jaspers im Begriff des Welt-

bildes zu verdichten. „Das Weltbild soll die Gesamtheit des in sich zusammenhängen-

den Wissens umfassen“ (Jaspers, 1971, S. 58). Es sollte dadurch das „Weltganze im 

Weltbild vor Augen treten“, jedoch immer mit der Prämisse, dass es unvollständig 

und korrekturbedürftig sei (1971, S. 58). In den Theorien der Individualpsychologie 

findet sich hier eine Gemeinsamkeit zur Apperzeption und dem Lebensstil, aber auch 

zur Causa finalis. Alle sollten immer wieder hinterfragt werden und sind somit eben-

falls korrekturbedürftig. „Weltbilder sind immer partikulare Erkenntniswelten, die 

fälschlich zum Weltsein überhaupt verabsolutiert werden“ (Jaspers, 1971, S. 59). 

Der Verzicht auf ein absolutes Weltbild ist für Jaspers Voraussetzung für philo-

sophisches Seinsinnewerden. Die Erscheinungshaftigkeit des Daseins ist nur trans-

zendierend einsehbar und führt zu einem veränderten Seinsbewusstsein im Ganzen. 

Man geht über die eigenen bestehenden Gedankenkonstrukte hinaus. Für Jaspers ist 

die Realität der Welt, in der das verschwindende Dasein eingebettet ist, aufgespannt 

zwischen Gott und der Existenz. Durch Askese und Meditation wurde bereits in ver-

schiedenen Kulturkreisen versucht, die Grenze der „bewussten“ Welt zu überschrei-

ten, um ganz im Seienden anzukommen. Im Alltag jedoch wirkt die Welt, als sei sie 

absolut. Der Mensch würde die Welt gerne als Seinsharmonie erblicken, jedoch wird 

diese von beklagenswerten Lebenserfahrungen immer wieder gestört. Aufgespannt 

zwischen der Seinsharmonie und dem Nihilismus der Erfahrungen sagt der menschli-

che Trotz: „alles ist Unsinn“ (Jaspers, 1971, S. 63). Es vereinfacht scheinbar, in An-

tithesen zu denken. „Unbefangene Wahrhaftigkeit muß sowohl die Seinsharmonie wie 



62 

die nihilistische Zerrissenheit in ihrer Unwahrheit durchschauen“ (Jaspers, 1971, S. 

63). 

Jaspers plädiert für ein Offen-bleiben für Veränderungen im eigenen Wahrneh-

men und Denken durch Ereignisse im Leben oder eigene Taten. Das heißt auch offen 

bleiben in der eignen Wahrnehmung und Veränderungen zulassen können. In der Psy-

chotherapie kennt man den Begriff des Veränderungswillens, dieser ist notwendig, 

um die Arbeit in der Psychotherapie durchzuhalten. Das Apperzeptionsschema bildet 

die Grundlage des Lebensstils, dem man auch den Begriff des Weltbildes nach Jaspers 

zugrunde legen könnte. Aus dem Weltbild leitet sich der Lebensstil ab. Alle Erfah-

rungen, die der Mensch macht, und alles Wissen, das ihm zu eigen ist und wird, bilden 

das Weltbild aber auch die Apperzeptionsschemata. Beeinflusst wird dies alles auch 

von der Erscheinungshaftigkeit der Welt und des Lebensstils. Oder ist es umgekehrt? 

Oder ist es ein Kreis, in dem das eine das andere bedingt und beeinflusst? „Den Cha-

rakter der Realität der Welt können wir grundsätzlich aussprechen als die Erschei-

nungshaftigkeit des Daseins“ (Jaspers, 1971, S. 61). 

Das Weltbild wird geformt durch die Erscheinungshaftigkeit, jedoch kann eine 

Veränderung oder Aktualisierung des Weltbildes den Fokus der Aufmerksamkeit um-

lenken, womit Sachverhalte oder Handlungen verändert erscheinen. Es scheint eine 

wechselwirkende Beeinflussung zu sein, wie auch beim Lebensstil und der tendenzi-

ösen Apperzeption. 

Die antithetische Grundhaltung dem Leben, Mensch und Erfahrungen gegen-

über findet sich auch teilweise in den Verhaltens- und Denkweisen von Personen mit 

der dissozialen Persönlichkeitsstörung. Die Welt wird als bedrohlich und böse erlebt. 

(Wie dies sinnvoll in der Behandlung der dissozialen Persönlichkeitsstörung einge-

bracht werden kann, findet sich im Abschnitt über diese Erkrankung.) Im Vergleich 

zur Apperzeption, die nur die Wahrnehmung der Welt behandelt, erscheint Jaspers 

Begriff des Weltbildes mehr zu umfassen. Jaspers gliedert das Weltbild zum besseren 

Verständnis nochmals in Einheiten. Um es nochmal kurz zusammenzufassen, lässt 

sich sagen, dass beiden Ideen antithetisches Denken zugrunde liegt, welches sich 

durch offen bleiben für Korrekturen und Veränderungen daran, aufgelöst werden 

kann. Antithesen beengen den Spielraum sowohl im Fühlen als auch im Denken und 



63 

Handeln. Verbindet man die Idee der Stufen des Weltbildes nach Jaspers mit der ten-

denziösen Apperzeption, ist es möglich, in kleinen Schritten in der Psychotherapie 

voranzugehen. Man beginnt mit dem aktiven Wahrnehmen der physikalischen Welt 

und arbeitet sich langsam nach oben. Das Wahrnehmen von Sonnenstrahlen auf der 

Haut ist einfacher als gleich mit dem Wahrnehmen der eigenen Emotionen zu starten. 

Durch das Unterteilen in Stufen fällt es dem/der Patient/in leichter, Erkenntnisse zu 

erlangen. 

 

 

3.4 Der Mensch und die Sicht auf den Menschen 

Was ist der Mensch und was unterscheidet ihn von anderen Lebewesen? Eine Frage, 

die kaum kurz zu beantworten ist. Denn ein Mensch im Ganzen ist schwer zu erfassen. 

Er ist nach der individualpsychologischen Theorie individual, abgeleitet von der la-

teinischen Bedeutung des Wortes „individuus“, welches „ungetrennt bleibend“ be-

deutet, unteilbar in seinem Ganzen, bestehend aus Körper, Geist und Seele. Verschie-

dene Wissenschaften geben Antwort auf die Frage nach dem Wesen des Menschen 

aus der jeweiligen empirischen Betrachtungsweise und fokussiert auf ihre Teilberei-

che. Für ein/e Physiologen/in ist er ein System, in dem unterschiedliche chemische 

Prozesse ablaufen, der/die Psychologe/in und Psychotherapeuten/in heben die kogni-

tiven oder emotionalen Prozesse in das Zentrum der Betrachtung. In der Biologie oder 

Soziologie wird der Mensch als Teil aller Lebewesen oder der menschlichen Gemein-

schaft gesehen. 

Für Jaspers ist der Mensch sowohl ein Naturwesen (das Körperliche) als auch 

ein Kulturwesen, das die Gemeinschaft benötigt, um z.B. Sprache, Traditionen usw. 

zu lernen. „Unser Lernen, Übernehmen, Nachahmen, unsere Erziehung und unser Mi-

lieu macht uns seelisch überhaupt erst zu Menschen“ (Jaspers, 1973, S. 595). Er defi-

niert den Menschen auch darüber, dass er die Frage nach dem (eigenem) Sein stellt. 

Adler erlebt den Mensch einzigartig und als (noch) unwissend und leicht zu verführen, 

er strebt seiner Ideal-Wunsch-Vorstellung entgegen. Erkennbar ist dies in Märchen 

und Legenden und diese Sehnsucht findet sich auch im religiösen Glauben wieder. 

Dreikurs meint, dass Adler „den Menschen als frei Handelnden, der in der Lage ist, 



64 

für sich zu entscheiden“, sieht. „[Man] wisse, dass jeder sich verändern kann, wenn 

[man] auch nicht wissen kann, ob er sich verändern will“ (1978, S. 237). Doch be-

schreibt das den Menschen ausreichend? 

Jaspers vertritt die These, dass der Mensch nie als Ganzes erfassbar sei, denn 

wenn man es versucht „zeigt sich [immer] wieder als bald die Partikularität des Ent-

wurfs, soweit er wahr ist“ (1973, S. 628). Die Erfassung des Menschen kann für ihn 

nur mit philosophischen Methoden geschehen, da es ein „Erhellungsprozeß unserer 

selbst“ ist (1973, S. 628). Die Nicht-Fassbarkeit des Menschen hat jedoch im Positi-

ven zur Folge, dass Wissenschaften wie Medizin oder Psychologie stetig an ihre Gren-

zen stoßen und dadurch danach streben, weiter zu forschen, um erneut Neues zu ent-

decken. Jaspers meint jedoch, dass sich durch das Erhellen eines Teiles wieder 1000 

neue Teile und mannigfache neue Zusammenhänge zeigen, die es zu erfassen und zu 

verstehen gilt. Der Mensch kann seiner Meinung nach allenfalls mit den Weisen des 

Umgreifenden versucht verstanden zu werden, wenn man davon ausgeht, dass der 

Mensch selbst das Umgreifende ist: 

1. Der Mensch kann Dasein sein. Er ist lebendig in einer lebendigen Welt. „Das Da-

sein des Menschen hat die Erfüllung in seiner Erscheinung dadurch, daß die fol-

genden Weisen [Bewußtsein und Geist] in es eintreten, von ihm getragen oder in 

seinen Dienst gezwungen werden“ (1973, S. 635). 

2. Der Mensch kann Bewusstsein sein, dann ist er das Umgreifende durch den alle 

Gegenständliche wahrgenommen wird. 

3. Der Mensch kann Geist sein, wodurch das von ihm Gedachte in neue Zusammen-

hänge gesetzt und Neues daraus hervorgebracht werden kann. 

Jedoch unabhängig davon oder als Grundannahme gesehen, ist der Mensch Existenz. 

Das ist der Ursprung, aus dem er lebt, der über alles Empirische hinaus geht und nur 

durch die philosophische Erhellung sichtbar gemacht werden kann. Die Existenz wird 

laut Jaspers dadurch spürbar, dass der Mensch ins Unbedingte eingebettet ist, die Ver-

bundenheit mit der Menschheitsgeschichte spürt und die Unsterblichkeit, in der Idee 

des Geborgen-seins in der Ewigkeit, aber auch das Ungenügen an sich selbst fühlt, 

nicht zufrieden ist und nach mehr strebt. Es treibt den Menschen an, sich zu verändern. 

Man trägt selbst die Verantwortung, wie diese Veränderung aussieht. 



65 

Man kann diese Idee der Existenz auch mit dem Minderwert nach Adler verglei-

chen. Weiters bemerkt Jaspers, dass der Mensch das Gefühl der „Unzuverlässigkeit 

des Weltseins“ spürt, welchem er zu entgehen versucht durch Sicherungen. Die Un-

zuverlässigkeiten entstehen durch eine sich stetig verändernde Welt der äußeren Um-

stände, wie Natur- oder Menschengemachte Veränderungen. „Die Bedrohung drängt 

ihn sich zu sichern. Naturbeherrschung und menschliche Gemeinschaft sollen das Da-

sein garantieren“ (Jaspers, 1971, S. 19). 

Doch wie wird der Mensch zum Mensch? Wie findet er sich selbst? „Denn Men-

schen sind, was sie sind, nicht einfach durch Geburt […] und Erziehung, sondern 

durch die Freiheit des je Einzelnen auf dem Grunde seines Sichgegebenseins“ 

(Jaspers, 1977, S. 18). Der Mensch findet sich in der Ambivalenz, Kontrolle haben zu 

wollen, um sich zu sichern, und gleichzeitig die Freiheit zu haben, aus der schöpferi-

sche, kreative Dinge erst entstehen können. Der Mensch ist sich selbst gegeben und 

erlebt sich doch erst in der Interaktion mit anderen Menschen als Mensch. Er ist durch 

die kulturelle und globale Geschichte mit anderen verbunden und daraus erwächst die 

Idee seines Mensch-Seins. „Die Wirklichkeit der Welt ist nicht zu überspringen“ 

(Jaspers, 1977, S. 18). 

Jaspers betrachtet auch das Verstehen des Menschen, ähnlich wie die Weisen 

des Umgreifenden, aus verschiedenen Blickwinkeln. Der Mensch entwickelt sich 

durch andere zu sich selbst. Durch die Weisen des Umgreifenden zeigt sich „die Of-

fenheit des Mensch sein, welche zugleich seine Unvollendbarkeit ist“ (1973, S. 635). 

Diese Prozesshaftigkeit des Menschenlebens stellt auch Adler in seinen Schriften dar. 

Immer wieder gibt es Neues (in sich selbst) zu entdecken und zu reflektieren, wenn 

man dafür offen bleibt. Bereits das kleine Kind reagiert auf die Außenwelt mit der 

ihm je eigenen schöpferischen Kraft und strebt vom Negativen ins Positive, will sich 

weiterentwickeln, um empfundene und reale Minderwertigkeiten zu kompensieren. 

„Da jede seelische Ausdrucksform von unten nach oben, von einer Minussituation 

nach einer Plussituation sich bewegt, kann man auch jede seelische Ausdrucksbewe-

gung als Wunscherfüllung ansprechen“ (Adler, 2008b, S. 142). Er nennt dies die Le-

bensbewegung. Diese „zielt wie jede andere seelische Bewegung auf das Kommende, 

da auch sie sich im Strome zum Ziel der Vollendung bewegt“ (Adler, 2008b, S. 142). 



66 

Er sieht die Selbstreflexion als guten Weg, wie der Mensch zu einem glücklichen Da-

sein gelangen kann. Auch bei Jaspers findet sich die Idee der Lebensbewegung des 

Menschen. „Menschsein ist Menschwerden“ (1971, S. 57), es ist ein Auf-dem-Weg-

Sein, ein dauerhaft unvollendeter Prozess, dessen Bewegung auf eine telelogische 

Idee zugeht, ähnlich der Causa Finalis nach Adler. Obwohl gegen eine Kategorisie-

rung, unterteilt Adler die Menschen in Neurotiker und Gesunde. Doch was ist für Ad-

ler gesund? Für ihn ist 

vom soziologischen Standpunkt aus […] der Normale ein Individuum, das in 

der Gesellschaft lebt, und dessen Lebensweise so angepaßt ist, daß sein Werk 

der Gesellschaft einen gewissen Vorteil bietet, ob er es will oder nicht. Vom 

psychologischen Standpunkt aus besitzt er genug Energie und Mut, um mit den 

Problemen und Schwierigkeiten […] fertig zu werden. Diese beiden Eigenschaf-

ten fehlen bei abnormen Personen: Sie sind weder im soziologischen noch im 

psychologischen Sinne in bezug auf die Aufgaben des täglichen Lebens ange-

passt. (Ansbacher & Ansbacher, 1982, S. 159) 

Sowohl Adler als auch Jaspers kritisieren die Betrachtungsweise des Menschen durch 

die Psychologie ihrer Zeit. Beide erleben den Menschen als „Einheit von Körper, 

Seele und Geist“, welcher sich in der Wirklichkeit in jeweils individueller Gestalt 

präsentiert (Saner, 2014, S. 74). Jaspers plädiert dafür, die Unendlichkeit des Indivi-

duums zu respektieren und ihm keine theoretischen Konstrukte überzustülpen. „Was 

Menschen wollen und wollen werden, kann nie im Ganzen gewußt sein. Wir können 

nicht als Erkennende außerhalb oder über dem Ganzen stehen“ (Jaspers, 1984, S. 27). 

Das Wort Erkennende bezieht sich auf die Erforschung des Menschen durch psycho-

logische, verstehende Methoden. Denn Jaspers meint, dass man nur durch Kommuni-

kation mit dem anderen den eigentlichen Menschen erkennen kann. 

Gemein ist beiden Theorien über den Menschen, dass er sich ein ganzes Leben 

lang weiterentwickelt und zwar auf ein ihm unbewusstes, subjektives Ziel hin. Sowohl 

die Existenz, der der Mensch entspringt, als auch der gefühlte Minderwert regen den 

Menschen zu Veränderungen und Weiterentwicklung an. „Das Minderwertigkeitsge-

fühl beherrscht das Seelenleben und lässt sich leicht aus dem Gefühl der 



67 

Unvollkommenheit, der Unvollendung und aus dem ununterbrochenen Streben der 

Menschen und der Menschheit verstehen“ (Adler, 2008b, S. 70). 

Dieser Drang kommt aus dem Inneren und lässt den Menschen versuchen, mehr 

zu sein, als er vorher war – ein Versuch zu werden, was er sein könnte. Die Beweg-

gründe für die Entwicklung unterscheiden sich. Adler sieht es als Zustreben zu einer 

Plus-Situation, zu mehr Vollkommenheit. Bei Jaspers wird die Entwicklungsrichtung 

nicht definiert, da er jedoch für eine philosophische Lebensführung eintritt im Dienst 

der unbedingten Forderung, also mit Wohlwollen und Liebe anderen gegenüber, ist 

anzunehmen, dass er von einer Entwicklung zum Positiven ausgeht. Beide postulie-

ren, dass der Mensch geeignete Vorbilder braucht, um sich vollständig zu entwickeln 

und Sprache und Kultur zu lernen. Es mag einer der Gründe sein, warum sowohl Adler 

als auch Jaspers Lehrtätigkeiten ausübten. Zwar in unterschiedlichen Bereichen, Ad-

ler in der Eltern- und Lehrer/innen-ausbildung, Jaspers als Professor an einer Univer-

sität, jedoch war es ihnen so möglich, ihr Wissen über das Lehren weiterzugeben und 

es auch als Vorbild im Lehrsaal vorzuleben. Wie aus der Entwicklungspsychologie 

bekannt, lernt der Mensch am leichtesten durch Nachahmung. 

In den Theorien von Jaspers wird vom Menschen gesprochen, doch gemeint sind 

erwachsene Menschen. Doch was ist mit dem kindlichen Menschen? Folgt man den 

Gedanken von Jaspers, kann ein Kind noch kein Mensch sein, da dieser erst durch 

Sprache und Kultur zum Menschen gemacht wird. Oder macht uns allein die Mög-

lichkeit, dass Sprache und Kultur erlernt werden können, zu Menschen? Adler hinge-

gen bezieht auch die Entwicklung beim Säugling beginnend mit ein in seine Theorie 

der Menschenkenntnis. 

Als Unterschied ist nach dem Lesen der Theorien zu nennen, dass Jaspers sich 

selbst miteinbezieht ins Mensch-Sein – ein Gegensatz zu Adler, der ein Beobachter 

der Menschen bleibt. 

Durch Philosophieren im existenziellen Sinn kann man etwas Abstand zur eige-

nen Person und dadurch etwas Unabhängigkeit und Freiheit von den eigenen inneren 

fiktiven und subjektiven vermeintlich realen Vorstellungen gewinnen, ohne den Be-

zug und die Verbundenheit zur Gemeinschaft zu verlieren. Durch das „Durch- und 

Besprechen“ des eigenen Lebens und der erlebten Gefühle, zum Beispiel in einer 



68 

Psychotherapie, wird es möglich, denn „der Mensch lebt als er selbst in seiner Umwelt 

durch erinnernde und vorausblickende Verbundenheit. Er lebt nicht als Vereinzelter, 

sondern als Familie im Hause, als Freund in der Kommunikation vom Einzelnen zum 

Einzelnen, als Volksgenosse einem geschichtlichen Ganzen angehörend“ (Jaspers, 

1977, S. 18). Somit kann positive Interaktion mit anderen Menschen Heilendes haben. 

Die Gemeinschaft ist der Kontext, aus dem man den Menschen erklären sollte und 

woraus er erwächst. „Wie Bäume tief wachsen, wenn sie hoch ragen, so gründet tief 

im Unbedingten, wer ganz Mensch ist“ (Jaspers, 1971, S. 45). 

 

 

3.5 Sinn des Lebens vs. philosophische Lebensführung 

In krisenhaften Zeiten stellt sich oftmals die Frage nach dem Sinn. Auch die Profes-

sion der Psychotherapeut/innen ist direkt betroffen, denn sie leben in der gleichen 

Wirklichkeit wie auch die Patient/innen, die von Corona und anderen Unsicherheiten 

wie Krieg und Klimaveränderungen beeinflusst wird. „Wohl müssen wir uns unseres 

Zeitalters und unserer Situation bewußt bleiben. Eine moderne Philosophie kann ohne 

Erhellung diese Sichgegebenseins in der Zeit an bestimmten Orten nicht erwachsen“ 

(Jaspers, 1971, S. 84). 

Wie kann man Patient/innen die Frage nach dem Sinn beantworten, wenn man 

für sich selbst noch keine Antwort gefunden hat? Nach der Psychoanalytikerin Dr. 

Reddemann ist die Sinnfrage immer ein Teil von Psychotherapie. Sie hält es für hilf-

reich, wenn man sich im Vorfeld als Psychotherapeut/in eine Sinnorientierung zu-

rechtlegt (Reddemann, 2021). Wie kann diese Besinnung erreicht werden? In Einfüh-

rung in die Philosophie beschreibt Jaspers drei sich nicht bedingende Schritte dies zu 

erreichen: 

1. Durch Selbstreflexion: Das erfordert ein Nachdenken über die eigenen Gedanken, 

Gefühle und Taten. Ein unterscheiden zwischen dem eigenen und dem gesell-

schaftlichen Moralkompass, was richtig und was falsch war bzw. ist. Dadurch 

können eigene Grundsätze gefunden werden, nach denen gehandelt wird. Aber 

auch diese sind nie endgültig, sondern sind offen für den Wandel durch neue 



69 

Erkenntnisse. „Unser Wesen ist Auf-dem-Wege-Sein“ (1971, S. 99). Abschlie-

ßend folgt das Lernen aus den Erfahrungen der Selbstreflexion von Denkern aus 

der philosophischen Geschichte. 

2. Durch transzendierendes Besinnen: Durch Lesen von literarischen und philoso-

phischen Schriften mit darauffolgender Reflexion des Gelesenen ist es möglich, 

die Ewigkeit der Zeit zu spüren und auf den „Grund gleichsam einer Mitwissen-

schaft mit der Schöpfung“ zu gelangen (1971, S. 94). 

3. Durch Besinnen auf die Gegenwart und das eigene Handeln. 

Jaspers meint, dass wenn dieses Wissen angewendet wird, erreicht der Mensch 

die Klarheit [seiner] Liebe, die verborgene und immer unsicher bleibende For-

derung der Gottheit, die Offenbarung des Seins - und damit vielleicht die Ruhe 

in der bleibenden Unruhe [des] Lebens, das Vertrauen in den Grund der Dinge 

trotz entsetzlichen Unheils, die Unbeirrbarkeit des Entschlusses in den Schwan-

kungen der Leidenschaften, die Verlässlichkeit der Treue in den verführerischen 

Augenblicklichkeiten dieser Welt. (1971, S. 95) 

Jaspers kam ebenfalls in die Situation, sich über die Sinnhaftigkeit des Lebens Ge-

danken machen zu müssen, als das Regime der Nationalsozialisten seine Ehefrau, eine 

Jüdin, bedrohte. 

Wenn aber alles Dasein eingeschmolzen wurde in die Realität, die Familie, 

Volk, Beruf, Staat, in die Welt, und wenn dann die Realität dieser Welt versagt, 

dann wird die Verzweiflung des Nichts nur dadurch besiegt, daß auch gegen 

alles bestimmte Weltsein, die entscheidende Selbstbehauptung vollzogen wurde 

[, die allein vor Gott steht und aus Gott ist]. (Jaspers, 1971, S. 65) 

Folgt man diesen Gedanken erlangt man durch Festigung des eigenen Selbst und dem 

Vertreten der eigenen Position und Meinung zu einem verlässlichen Selbstwert, der 

sich auch schwierigen Bedingungen der Realität stellen kann. Die philosophische Le-

bensführung kann man über Mediation und Besinnung auf sich selbst, aber auch durch 

Kommunikation mit anderen Menschen „durch jede Weise des gegenseitigen Sich-

verstehens im Miteinanderhandeln, Miteinanderreden, Miteinanderschweigen“ 

(Jaspers, 1971, S. 93) geübt werden. Die Selbstbesinnung umfasst die zwei untrenn-

baren Gedanken, in den erkannt wird: „ich bin denkend und „ich bin frei“. Durch die 



70 

erste Erkenntnis des Denkens wird die zweite geschaffen. Denn nur wenn ich 

(nach)denke, kann ich Dinge um mich herum beeinflussen. Es wirkt sinnstiftend, 

wenn man sich der Umwelt nicht ausgeliefert fühlt. 

Adler bezeichnet als Sinn des Lebens, den der je Einzelne ihm gibt, aber er findet 

sich auch außerhalb der Erfahrungen der Person und kann durch Erkenntnis erworben 

werden. Für ihn findet sich die Antwort dann, wenn man den Menschen mit seinem 

Bezug zum Kosmos in Verbindung bringt (nach Adler (2008)). Was genau er mit 

Kosmos meint, definiert er nicht, aber es scheint das den Menschen-Umgebende zu 

sein. Für ihn eröffnet sich aber auch das Sinn auf das menschliche Leben durch das 

befriedigende Erfüllen der vier Lebensaufgaben, die dem Menschen gestellt werden. 

Üblicherweise spricht man zwar davon, dass Adler nur drei Lebensaufgaben nennt 

(Gemeinschaft, Beruf, Liebe und Partnerschaft). Jedoch betont der Individualpsycho-

loge Antoch in seinem Beitrag im Wörterbuch der Individualpsychologie, dass Adler 

in seinem Text Grundlagen der Individualpsychologie aus dem Jahr 1930, „die Stel-

lung zu Kunst und schöpferischer Gestaltung“ hinzufügt (1985). Diese sind (1.) der 

Beruf, denn der Mensch will nützlich sein für die Gemeinschaft und seinen Betrag 

leisten; (2.) das Gemeinschaftsleben, denn die Bezogenheit zu anderen ist wichtig, um 

ein Gefühl der Verbundenheit zu spüren. In der Gemeinschaft wird gelernt, sich für 

den Anderen zu interessieren und sich gegebenenfalls anzupassen. Das Gefühl der 

Verbundenheit mit anderen kann dem Leben ein Gefühl von Sinn geben. Verbunden-

heit bedeutet ein Gefühl der Zusammengehörigkeit mit einem oder mehreren andern 

Menschen zu haben. Zusammenfassend kann man es kaum besser ausdrücken als Lu-

ise Reddemann, die im „Bewusstsein von Verbundenheit eine tragende Kraft“ sieht, 

„die uns auch dabei unterstützt, den zuvor behandelten Herausforderungen des Le-

bens, nämlich unsere Sterblichkeit, unseren Fragen nach Sinn, Freiheit und Einsam-

keit zu begegnen“ (2021, S. 131). (3.) Die Liebe, Sexualität und Erotik und enge Be-

ziehung zu einem anderen Menschen. (4.) Die Stellung zu Kunst und schöpferischer 

Gestaltung. Adler sieht „den Sinn des Lebens [auch] in einem stark entwickelten Ge-

meinschaftsgefühl, das den Menschen stärkere existenzielle Sicherheit gebe und der 

Menschheit ein Überleben garantiere (Kluy, 2019, S. 276). 



71 

Es liegt in der Verantwortung des Einzelnen, einen Sinn für sich im Leben zu 

finden, es können nur die Wege dorthin gezeigt werden. Hilfreich können hier psy-

chotherapeutische Gespräche sein. Auch Jaspers sieht den Menschen in der Verant-

wortung für sein Handeln und seine Lebensführung. Darum plädiert er für eine philo-

sophische Lebensführung, denn dadurch helfe man sich, den Sinn des Daseins für sich 

selbst zu ergründen. Die drei von ihm genannten Möglichkeiten zur Vertiefung in sich 

selbst führen zu einem beobachten des eigenen Beobachters. Hier stößt man an die 

Grenzen des Denkbaren und an die Grenze der Transzendenz. Die Kleinheit des eige-

nen Seins wird erfühlt, wodurch Eigenes in den Hintergrund rückt und wenn diese 

Fähigkeit vorhanden ist, die Verbundenheit mit den Menschen in Wir-Stufen empfun-

den werden kann. Dies ähnelt der Verbundenheit der Menschheit durch philosophi-

sches Nachdenken, die sub specie aeternitatis im Geiste des Einzelnen. 

Um Sinnfragen mit Patient/innen in der Psychotherapie zu erarbeiten, ist es von 

Vorteil, wenn sich der/die Psychotherapeut/in im Vorfeld Gedanken über die eigene 

Sinnhaftigkeit stellt. Denn er/sie soll keine eigenen Dinge in der Therapie bearbeiten, 

sondern muss sich ganz auf die Lebenswelt des/r Patient/in einlassen. Wie gut kann 

das funktionieren, wenn man selbst große Angst hat oder die eigene Familie betroffen 

ist? Reddemann versucht in ihrem Buch Die Welt als unsicherer Ort eine Antwort 

darauf zu finden. Auch sie schlägt eine Verbindung zur Denkweise der Existenzialis-

ten vor. „Vielleicht kann uns Philosophie und ggf. spirituelle Orientierung in heraus-

fordernden Zeiten, die auch mehr beinhalten als die Bedrohung durch das Virus, mehr 

Rat gegen als psychotherapeutische Fragestellungen und Antworten alleine“ 

(Reddemann, 2021, S. 23). Ganz im Sinne der Individualpsychologie hilft im Fall der 

Suche nach dem Sinn: Immer suchend bleiben, nicht erstarren und nicht auf Ansichten 

und Meinungen beharren. 

 

 

3.6 Das Verstehen, die Erkenntnis 

Wissen aus Wissenschaften ist keine Erkenntnis des Seins, schreibt Jaspers. Der 

Glaube an DAS einzig wahre Wissen verfällt einem Wissenschaftsaberglauben. Denn 

„wer nicht mehr staunt, fragt nicht mehr. […] Philosophieren kennt mit der 



72 

Grundbeschneidung an den Grenzen der Wissensmöglichkeiten die volle Offenheit 

für das an den Grenzen des Wissens sich unwißbar Zeigende“ (Jaspers, 1971, S. 97). 

In dem mehrfach von Jaspers überarbeitetem Werk Allgemeine Psychopathologie ent-

wickelt er seine Idee vom Verstehen, das auf der Dichotomie Diltheys von wissen-

schaftlichem Erklären und psychologischem Verstehen aufgebaut ist. Psychologi-

sches Verstehen nach Dilthey heißt durch äußere Zeichen (Mimik, Sprache…), das 

Seelenleben des/r Patient/in „mitzuerleben“ und dadurch sein/ihr Handeln und 

seine/ihre Gedankengänge zu verstehen. Im ersten Teil des Buches stellt er die be-

schreibenden Verstehenstheorien dar, unterteilt in das naturwissenschaftliche und das 

psychologische Erkennen. Er etabliert (ab der 4. Auflage) eine dritte Art, das des ob-

jektiv geistigen Verstehens. Salamun, der sich mit Jaspers Philosophie befasste, 

meint, dass Jaspers einen eigenen Raum schafft, in dem er das Verstehen jenseits der 

Dichotomie Verstehen-Erklären ansiedelt. Das naturwissenschaftliche Verstehen 

nach Jaspers hat als Aufgabe, Kausalitäten zu erkennen und daraus Regeln abzuleiten. 

Die Wissenschaften „erklären“; das verortet Jaspers in den „außerbewussten Vorgän-

gen“, wobei der Erklärende außerhalb dieser Vorgänge steht. Unter außerbewussten 

Vorgängen versteht er unbewusstes, welches nicht tatsächlich erlebt wurde. Im psy-

chologischen Erkennen geht es darum „wie Seelisches aus Seelischem in einer […] 

verständlichen Weise hervor geht“ (1973, S. 250). Im zweiten Teil widmet er sich der 

verstehenden Psychologie, auf die in dieser Arbeit das Hauptaugenmerk liegt. Indem 

man sich in einen Menschen hineinversetzt, versteht man ihn genetisch, man versteht 

die Erlebnisreaktionen, Träume, Fehlverhalten von Menschen, Jaspers nennt dies 

auch psychologisches Erklären. Das genetische Verstehen bildet sich aus den Weisen 

des Verstehens. Es wird hier versucht der Wortbegriff mit dem Standpunkt des Ver-

stehens auszudrücken. 

▪ Phänomenologisches Verstehen: Mir wird erzählt, wie es war, und daraus verstehe 

ich. 

▪ Ausdrucksverstehen: Ich verstehe den körperlichen Ausdruck während des Erzäh-

lens. 

▪ Statisches Verstehen: Ich erfasse die einzelnen Emotionen und Situationen. 



73 

▪ Genetisches Verstehen: Ich verstehe die Beweggründe und erfasse als Person die 

Zusammenhänge für das Handeln des Gegenüber. 

▪ Erklären: Ich suche Häufigkeiten, Gemeinsamkeiten und Zusammenhänge und er-

kläre sie, als ob sie kausal wären, um zu verstehen. 

▪ Rationales Verstehen: Ich verstehe den Inhalt von z.B. Gesagtem. 

▪ Einfühlendes Verstehen: Ich fühle mich in den Andern ein und versuche dadurch 

zu verstehen. 

Das Verstandene gilt jedoch nur für den Einzelfall, es zeigen sich zwar idealtypische 

Zusammenhänge, die fälschlicher Weise als Regel aufgefasst werden können. „Im 

wirklichen Einzelfall aber können wir die Realität dieses verständlichen Zusammen-

hang nur in dem Maße behaupten, als die objektiven Daten gegeben sind“ (1973, S. 

252). Durch die Zuhilfenahme von Fakten kann ein Verstehen versucht werden, „aber 

alles Verstehen einzelner wirklicher Vorgänge bleibt […] ein Deuten“ (1973, S. 252). 

Die von Jaspers dargestellte Art des Verstehens ist weder psychisch noch physisch, 

es ist ein „entäußert geistig-seelisches, [welches] objektiv existiert“ (Brücher, 2011, 

S. 216). Jaspers bezeichnet es auch als den Idealtypus. 

Es ist ein Verstehen des Sinns vor jeder Psychologie und ohne alle Psychologie. 

Erst danach und in einem dritten Schritt kommt Psychologie ins Spiel, nämlich 

als Frage, was den zuvor in seiner (objektiven) Bedeutung bestimmten Hand-

lungszug hinsichtlich seiner Selektion motiviert haben mag. (Brücher, 2011, S. 

217) 

Das objektive geistige Verstehen meint, etwas im und durch das Seelenleben des Men-

schen Geschaffenes, wie Kunst, zu verstehen. Betrachtet man ein Bild, erfasst man 

nicht das Innenleben des/r Künstler/in und seine/ihre intrapsychischen Vorgänge, son-

dern das vom Seelenleben schöpferisch Gestaltete. Dieses Verstehen erfordert ein Zu-

rücktreten vom „Mitleben“ und Hinterfragen der innerpsychischen Ausdrücke in den 

Beobachterstatus, um wahrzunehmen, was gezeigt wird, und aus dem Kontext des 

Individuums, das es erschaffen hat, zu verstehen. Dieses Verstehen berührt immer 

wieder die Grenzen des Umgreifenden. Jaspers unterteilt es auch in ein Geistiges Ver-

stehen – ein Sehen, was ist, mit Bezug auf den Kontext. Ein Existenzielles Verstehen, 

das bezogen auf die Existenz ist, der alles entspringt. Dieses wird begrenzt auf der 



74 

einen Seite von der Schranke des Außerbewussten, dass aller Ursprung ist und dem 

Unverständlichen auf der anderen Seite, das es immer weiter zu erhellen gilt. Die 

dritte Art ist das Metaphysische Verstehen, das alles in einen „umfassenden Sinnzu-

sammenhang“ setzt (1973, S. 257). 

Das einfühlende Verstehen führt „zur Psychologie selbst“ (1973, S. 253). Es 

eröffnet das Erkennen der seelischen Zusammenhänge und stellt somit eines der 

Werkzeuge von im psycho-sozialen Bereich arbeitenden Personen dar. Das Verstehen 

der Zusammenhänge ist noch keine Mentalisierung im psychotherapeutischen Sinne, 

jedoch ermöglicht das Zuhören und Verstehen, das Betreten der Lebenswelt des/r Pa-

tient/innen. Jaspers Idee ist, dass „das Einfühlen in einen Menschen als Ganzes, in das 

alle Verstehenseinheiten (die seelischen Zusammenhänge im Menschen selbst) wie-

der eingebettet und dadurch aufeinander bezogen sind“ andere Möglichkeiten im Um-

gang mit Patient/innen eröffnet (Saner, 2014, S. 73). Denn, „wenn [man] das subjek-

tive Verstehen als genuine Erkenntnisweise akzeptiert, Mitempfinden zum Bestand-

teil der Methode macht, Evidenz zum Erkenntnisgrund, dann“ ist der/die Behandler/in 

nicht nur ordnend und registrierend, sondern er/sie kann sich nacherlebend in den/die 

Patient/in einfühlen und dadurch Entstehungshypothesen der Symptome oder Erkran-

kung treffender erstellen. (Saner, 2014, S. 74). Unter dem Begriff der Erkenntnis un-

terscheidet Jaspers die Daseinserhellung von der Existenzerhellung. Er denkt es als 

linearen Prozess, denn erst wenn das Dasein erhellt wurde kann es zu einer Existenzer-

hellung kommen. Diese findet durch die positive Bewältigung von Krisensituationen 

im Leben statt. Allerdings sind sie im realen Leben für den Menschen nur schwer 

differenzierbar. 

In der Theorie der Individualpsychologie wird unterschieden zwischen Verste-

hen durch Einfühlung in das Gegenüber und dem Sinnverstehen. Die Einfühlung ist 

ein Akt der Identifizierung, den man täglich in sozialen Interaktionen beobachten 

kann. Einfühlen kann gegenwärtig sein oder die Zukunft betreffend, z.B. bei Voraus-

sagen. An anderer Stelle ist das Sinnverstehen, dass als wissenschaftliche Erkenntnis-

methode genutzt und praktisch angewendet wird in der psychotherapeutischen Arbeit. 

Es ist eine Spielart des hermeneutischen Vorgehens und präsentiert sich unter ande-

rem in Form von Deutungen und dem Erkennen von Sachverhalten in Bezug zu einem 



75 

größeren Kontext, der z.B. das Leben einer Person als gesamtes sein könnte. Adler 

baut seine Idee von Verstehen nicht nur auf Diltheys Dichotomie auf, sondern orien-

tiert sich auch an den Gedanken von verschiedenen geisteswissenschaftlichen Er-

kenntnislehren, wie z.B. dem Fiktionalismus Vaihingers oder der Lebensphilosophie 

von Nietzsche. Indirekt fließt auch die Phänomenologie von Husserl und die Gestalt- 

und Ganzheitstheorie von Köhler oder Wertheim mit ein. Adler geht es beim Verste-

hen darum das Bewegungsgesetz des/r Patient/in zu ergründen und anschließend zu 

verstehen. Zwischenzeitlich bezeichnet er es als wissenschaftliche Menschenkennt-

nis. „Dieses Verstehen nimmt von […] Bezug auf die Gesamtheit aller Lebensäuße-

rungen, mögen diese sprachlicher, ausdrucksmäßiger, kognitiver, emotionaler oder 

aktionaler Art sein“ (Titze, 1985, S. 94). Um den Menschen und seinen dazugehörigen 

Lebensstil verstehen zu können, sollten Erzählungen z.B. von der ersten Kindheitser-

innerung, dem Platz in der Geschwisterreihe und (Tag)Träume mit einbezogen wer-

den. „Verstehen ist Gemeinschaftssache, nicht Privatvorgang. Verstehen heißt, so ver-

stehen, wie nach unserer Erwartung jeder verstehen sollte. Es bedeutet, uns in einer 

gemeinsamen Bedeutung mit anderen Menschen zu verbinden, uns von dem gemein-

samen Verständnis aller Menschen beherrschen lassen“ (Adler, 1979, S. 200). 

Im Versuch, ein Theoriekonstrukt über das Verstehen des Seelenlebens zu 

bauen, greifen beide auf die Ideen Diltheys zu. Jaspers unterteilt sehr strikt in Kate-

gorien, die jedoch nicht ganz einfach zu erfassen sind. Sowohl Jaspers als auch Adler 

sehen in jedem Menschen einen einzigartigen Fall und wollen in ihren Verstehenshy-

pothesen diesem gerecht werden. Sie gehen davon aus, dass das über den Menschen 

allgemein Verstandene im individuellen Fall nicht gilt. Beide beschreiben das Benen-

nen von Zusammenhängen als Deuten oder Erraten. Individualpsycholog/innen haben 

laut Adler die „trainierte Fähigkeit des Erratens im Einklang mit dem Common Sense“ 

(2008b, S. 161). Ziel der Behandlung ist es, dass nicht nur der/die Psychotherapeut/in 

versteht, wozu welche Symptome gezeigt wurden oder Handlungen durchgeführt, 

sondern auch der/die Patient/in soll, gleich eines Beobachtenden, die zugrunde liegen-

den Zusammenhänge verstehen. Das Verstandene ist somit das, was man erkannt hat. 

Die Erkenntnis kommt aus dem Erkannten, wenn eigene Annahmen korrigiert werden 

können. „Die Gültigkeit aller unumgängliche subjektiv verbleibenden Erkenntnis ist 



76 

zu messen an ihrer praktischen Relevanz in der psychosozial geprägten Wirklichkeit“ 

(Kühn, 1985, S. 489). 

Adler spricht vom Unverstandenen, das erkannt werden kann, und durch die Er-

kenntnis zur Veränderung führt. In Jaspers Theorien ist dies am besten vergleichbar 

mit der Akzeptanz des Nicht-Wissens. „Mit meinem Wissen kann ich in technischer 

Anwendung äußerlich handeln, im Nichtwissen aber ist ein inneres Handeln möglich 

in dem ich mich verwandle (Jaspers, 1971, S. 97). Das Nicht-Wissen dient als Trieb-

feder der Neugier oder es mündet in stete Kränkung. Beide Standpunkte beschreiben 

aus der Perspektive des/der Patient/in. Das Verstehen selbst jedoch scheint aus der 

Perspektive des/der Behandlers/in zu sein. Immer aber spielt das offen bleiben für 

Neues eine Rolle. 

 

3.7 Erziehung 

Erziehung galt zu allen Zeiten als wichtiger Faktor, denn „Erziehung kann nicht aus 

sich selbst bestehen; sie dient der Überlieferung dieses Lebens“ und prägt die Sicht 

des Menschen auf die Wirklichkeit und den Staat, in dem er lebt (Jaspers, 1960, S. 

100). Sie holt die folgende Generation in den Geist der ganzen Menschheit und bildet 

die gemeinsame Basis auf der Demokratie entstehen kann. Jaspers betrachtet den Be-

griff der Erziehung in verschiedenen Kontexten, für diese Arbeit habe ich nur ausge-

wählte Teile herangezogen, bei denen der Vergleich mit Adler am fruchtbarsten 

schien. 

Wie im Kapitel Mensch ausgeführt, sieht Jaspers den Menschen erst durch Er-

ziehung zum Menschen werden. Dies umfasst das Erlernen von Sprache, sozialen 

Verhaltensweisen und die Traditionen der Familie und dem Kulturkreis, dem er ent-

stammt. Der Beginn erfolgt im Elternhaus und wird in der Schule und danach durch 

eigene Erfahrungen im Leben und Neugier weitergeführt. Er plädiert in seinen Schrif-

ten auf das liebende Verstehen den Kindern oder Schüler/innen gegenüber. „Diese hat 

als ein Element das Hinaufsteigen des Wertes auf beiden Seiten“ (Jaspers, 1961, S. 

63). Erziehung kann auf verschieden Arten stattfinden: 

1. Die scholastische Erziehung 



77 

Hier wird der/die Lehrer/in als unpersönlich und ersetzbar erlebt. „Das Wissen 

ist endgültig fixiert“ (Jaspers, 1961, S. 85). Für Jaspers ist es die Basis der 

rationalen Tradition, es wird sich dem gegebenen Wissen unterworfen. 

2. Die Meistererziehung 

Hier spielt die Lehrperson als Persönlichkeit eine Rolle, der sich unterworfen 

wird auf Grund von Liebe und Verehrung. Der/die Schüler/in hofft zu lernen, 

was aus eigner Kraft nicht gelingt. 

3. Die sokratische Erziehung 

Hier stehen der/die Lehrende und der/die Schüler/in auf einer Ebene und „es 

gibt keine feste Lehre, sondern es herrscht das grenzenlose Fragen und Nicht-

wissen im Absoluten“ (Jaspers, 1961, S. 85). Die Selbstverantwortung und 

auch die Selbstwirksamkeit rücken in den Vordergrund. 

Man darf jedoch nicht vergessen, den Begriff der Erziehung, wie Jaspers ihn versteht, 

vor dem Kontext der damaligen Zeit zu sehen. Er formuliert drei Widerstände, mit 

denen der Mensch in der Erziehung konfrontiert wird. Der erste, absolute Widerstand, 

ist im Wesen des Menschen selbst und nur äußerlich formbar, vergleichbar mit der 

Dressur von Tieren. Der zweite Widerstand betrifft das innerlich Abbildbare und kann 

mit „Erziehung und Disziplinierung“ geformt werden. Der dritte Widerstand bezieht 

sich auf das ursprüngliche Selbstsein; auf diesen wirkt die den Sinn des Lebens be-

rührende Kommunikation. „Jeder Mensch trifft sich selbst auf diese Widerstände, 

dressiert sich, erzieht sich, steht mit sich selbst in erhellender Kommunikation“ 

(Jaspers, 1947, S. 364). 

Der/die Erziehende sollte den Schüler/innen freien Raum lassen und ihnen er-

möglichen, nach dem Prinzip Spiel und Versuch zu handeln. Denn die große Frage 

ist, wie Er- oder Gelerntes behalten und weitergedacht werden kann. „Nur was im 

Lernen mit der Seele aufgenommen wird, wird Eigentum, alles andere bleibt äußer-

lich, eigentlich unverstanden“ (Jaspers, 1947, S. 364). Es gibt für den Philosophen 

allerding einen Unterschied zwischen Schulung und Bildung. Schulung lehrt ein be-

stimmtes Können auf ein Fachgebiet bezogen. Es wird Wissen vermittelt mit wenig 

Möglichkeit, zu hinterfragen oder über denkbare Varianten zu diskutieren. Bildung 

hingegen lehrt das offen bleiben neuen Erkenntnissen gegenüber, das Nachdenken 



78 

und eigene Schlüsse aus den Informationen zu ziehen. Es beinhaltet auch geistige, 

sittlich Erziehung. „Erziehung ist Hilfe zum Selbstwerden in Freiheit, nicht Dressur“ 

(Jaspers, 1966, S. 118). Denn erst die geistigen Inhalte füllen den Raum des Denkens 

mit Ideen, Träumen und Antrieben. Junge Menschen sieht er nur zu ihrem Nutzen für 

die Wirtschaft hin erzogen, nicht um ihrer selbst oder dem Ganzen der Menschheit 

willen. Auch geschichtliches Wissen sollte in der Erziehung vermittelt oder die Neu-

gier dafür angeregt werden, denn für Jaspers kann man nur dadurch heimisch werden 

in der eigenen Herkunft als Mensch. „Es ist kein Zweifel, daß das seelische Bild eines 

Zeitalters und der Menschen einer Bevölkerung weitgehend durch die Erziehung be-

stimmt wird, die jeweils stattgefunden hat“ (1973, S. 603). 

Erziehung formt das Volk auch politisch; deshalb warnt Jaspers bereits vor ei-

nem halben Jahrhundert, dass die Folgen von ungeeigneter Erziehung das Private und 

die Öffentlichkeit beeinflussen werden. Zur Erziehung von jungen Menschen sagt er, 

dass „der Erzieher sich zur Kommunikation entschließen“ und dem Heranwachsenden 

auch im Widerspruch verbunden bleiben soll (Horner, 1977, S. 33). Denn in der Dis-

kussion mit jemandem mit gegenteiliger Meinung lernt das Kind, sich mit anderen 

Gedankengängen auseinander zusetzten. Es eröffnen sich im Gespräch neue, andere 

Argumente, die die Lebenswelt erweitern. 

Adler beschäftigt sich in seiner Theorie weniger damit, wie Erziehung funktio-

niert, sondern mehr, was sie beinhalten sollte. Er gibt hierzu sehr praktische Anwei-

sungen in seinen Falldarstellungen. In seiner Schrift Das Zärtlichkeitsbedürfnis des 

Kindes aus dem Jahr 1908 ruft Adler vor allem den Arzt/die Ärztin auf, ihre Verant-

wortung als Erzieher/innen des Volkes wahrzunehmen. Er sieht darin erstens eine 

Stärkung der Arzt/Ärztin-Patient/in Beziehung und zweitens deren Vorteil des Wis-

sens über etwaige Entwicklungsstörungen und Psychopathologien in Bezug auf Kin-

dererziehung und deren Fehlschläge. Dieses Wissen sollten sie an Eltern und Leh-

rer/innen weitergeben. Adler sieht es ganz generell als Aufgabe jeglicher Erziehungs-

personen, seien es Eltern, Betreuer/innen, Lehrer/innen, dass sie sich mit dem Wissen 

über Erziehung und deren mögliche Probleme befassen (Adler, 2009). Heute würde 

man diese Informationen in den Fächern der Entwicklungspsychologie, Pädagogik, 

Didaktik u.a. finden. 



79 

Adler sieht die Position des Arztes/der Ärztin aber auch als Hilfestellung und 

Stärkung für das Kind. Indem er/sie mit den Eltern spricht über mögliche Auslöser 

und Gründe wieso es zu bestimmten Verhaltensweisen oder Symptomen beim Kind 

kam und den Eltern alternative Handlungsmöglichkeiten und/oder Lösungen aufzeigt, 

fühlt sich das Kind als wichtig wahrgenommen. Es rückt in den Fokus der Aufmerk-

samkeit. Sein Wesen und sein Tun werden ernstgenommen, dadurch verringern sich 

das Ohnmachtsgefühl und somit auch die Intensität, in der es sich als minderwertig, 

weil nicht abhängig, den Eltern gegenüber empfindet. Die (Über)Kompensation kann 

verringert werden und diese freie Energie in andere Dinge fließen. Auch lernt das 

Kind dadurch, dass es sich anderen anvertrauen kann und ihm geholfen wird. (Der 

Begriff des Arztes/der Ärztin kann heute durch jegliche psycho-sozialen Berufsbe-

zeichnung ersetzt werden, die eine geeignete Ausbildung in der Betreuung oder Be-

handlung von Kindern hat.) 

Für Adler bezweckt die Erziehung das Heranwachsen eines Kindes mit genü-

gend Gemeinschaftsgefühl und Mut, um im Nutzen für sich und die Allgemeinheit 

gut und zufrieden zu leben (Adler, 2009). Der Individualpsychologe beschäftigt sich 

in erster Linie mit der Erziehung von Kindern und deshalb in weiterer Folge auch mit 

der Erziehung der betreuenden Personen. In dem Konzept der Individualpsychologie 

wird zwischen dem ermutigendem und dem entmutigendem Erziehungsstil unter-

schieden (Adler, 2009). Unter Erziehungsstil im Allgemeinen wird eine typische Er-

ziehungspraxis oder -einstellung der/der Eltern oder Bezugspersonen verstanden. 

▪ Dem ermutigenden Stil liegt als Ziel das gemeinschaftsfördernde Handeln zu-

grunde. Dem Kind wird mit Warmherzigkeit, Wohlwollen, Freundlichkeit und 

Vertrauen begegnet. Man regt es an, bei Schwierigkeiten um Hilfe zu bitten, und 

unterstützt beim Finden der Lösung. Es wird nur begrenzt lenkend agiert, jedoch 

auf die Einhaltung von gemeinschaftsfördernden Regeln. Das Lernen soll für das 

Kind ein Erfolgserlebnis sein. 

▪ Zum entmutigenden Stil gehören autoritäre, herrschende Verhältnisse. Oftmals 

tritt sie auf bei stark Ich-Bezogenen Erzieher/innen. Er/Sie versucht meist eigene 

Minderwertigkeiten zu kompensieren. Gekennzeichnet ist dieser Stil durch Lieb-

losigkeit und Härte, jedoch kann auch zu starke Verwöhnung Ähnliches bewirken. 



80 

In Beidem wird das Kind „klein gehalten“ und darf sich nicht seiner Persönlichkeit 

und Anlagen nach entwickeln. 

Adler verurteilt das übermäßige „Verzärteln“ oder Verwöhnen eines Kindes, da es 

seiner Meinung zu einem geringen Selbstvertrauen und mangelnden Mut führt (Adler, 

2009). Diese Kinder werden aus verschiedenen Gründen, sei es wegen einer Krankheit 

oder einer anderen Schwäche, überbehütet und können bzw. dürfen keinerlei Aufga-

ben des Lebens selbst lösen. Das Kind wird versuchen, sich aufgrund seiner Erkran-

kung oder Schwäche einen Vorteil anderen gegenüber herauszuschlagen. Im späteren 

Leben, als Erwachsener, wird es immer noch „die Befriedigung seiner Ansprüche 

durch die anderen erwarten“ und auch bevorzugt behandelt werden wollen (Adler, 

2010, S. 357). Passiert dies nicht, kann der/die Patient/in es sich kaum erklären und 

nur schwer damit umgehen, da er/sie nicht gelernt hat selbst Lösungsstrategien zu 

entwickeln. Im Gegenzug kritisiert Adler auch die übermäßige Brutalität mit Kindern, 

v.a. die körperliche Gewalt. Liebloses Aufwachsen führt, seiner Meinung nach, zu 

großem Misstrauen anderen gegenüber. In Familien mit mehreren Kindern sollte die 

Dynamik unter den Kindern beobachtet und den Kindern Hilfestellung angeboten 

werden bei der Lösung von schwierigen Situationen. Tritt übermäßig trotziges Ver-

halten auf, sollte der/ Erzieher/in zuerst hinterfragen wogegen eine Revolte vom Kind 

notwendig sei und ob ein zwanghaftes Verhalten seiner/ihrerseits der Grund dafür sein 

könnte. Weiters sollten sich die Eltern über eine geeignete Aufklärung über den Kör-

per und die Sexualität Gedanken machen, da sonst das Kind sich nicht in seiner vollen 

Identität z.B. als Mädchen, wahrnehmen kann. 

Der Beginn der Erziehung erfolgt in der Familie – darin sich sind Jaspers und 

Adler einig. Der weitere Weg führt in die Schule und danach in andere Institutionen, 

wie Universitäten. Bezüglich dieser Einrichtungen üben beide Kritik an der Form der 

Erziehung. Sie sehen nur das Vermitteln von Wissen, nicht aber die Erziehung in all 

ihren Facetten mit Meinungs- und Charakterbildung. „Es ist schwer nachzuholen, was 

gegenüber dem Kind versäumt wurde“ (Jaspers, 1966, S. 101). Da Adler für Prophy-

laxe im Kindesalter plädierte, begann er in Wien in den 1920er Jahren mit der Errich-

tung von Erziehungsberatungsstätten. Dort wurden die Eltern in Erziehungsfragen 



81 

beraten, aber auch Einzelgespräche mit Kindern und Jugendlichen geführt und bei 

Bedarf an Behandler/innen weiterverwiesen. 

Adler und Japers sehen in der Erziehung eine Hilfe zur Umkehr, „so muß das 

Wissen mitsamt der ganzen Seele aus dem Bereich des Werdens nach dem Sein sich 

umkehren“ (Jaspers, Die großen Philosophen, 1992, S. 267). Diese Umkehr ist jedoch 

nicht planbar, ähnlich verhält es sich auch mit Veränderungen wie z.B. des Lebensstils 

nach Adler. Sie kann durch Erlernen von neuen Denkansätzen und Handlungsoptio-

nen indirekt angeregt werden, denn „sie ist nicht Willensakt, sondern der in der Tiefe 

am Ursprung stattfindende Entschluß, aus dem erst alles Wollen folgt“ (Jaspers, 1958, 

S. 324). Dieses Wollen führt zu einem Zustand mit neuer Handlungsbereitschaft und 

zu sich neu eröffnenden Möglichkeiten. Würde man versuchen, die Umkehr zu pla-

nen, würde es einem Ausweichen gleichkommen. Man verändert die Sicht auf sich 

und die Welt. Die Individualpsychologie geht davon aus, dass „die Leistung eines 

Menschen abhängig ist von seiner Meinung über seinen eigenen Wert und über seine 

Fähigkeiten und von seiner Meinung über die Aufgaben des Lebens“ (Adler, 2009, S. 

355). In der Methode der Individualpsychologie lässt sich der/die Psychotherapeut/in 

jede Stunde neu auf den /die Patient/in ein, gibt dem Raum was der /die Patient/in für 

wichtig hält und besprechen möchte. Nicht zu verwechseln mit Planlosigkeit, den es 

ermöglicht den Gang des Planens selber zu gestalten, „[denn das macht] es in der Tat 

konkreter und gegenwärtiger, umfassender und eindringlicher […]“ (Jaspers, 1958, S. 

322). Die Umkehr ist ein Prozess, der ein ganzes Leben anhalten kann. Vor allem 

hilfreich erweist sich die Kommunikation mit Andern und durch Selbstreflexion ein 

Anstreben der Transzendenz. 

Erziehung kann nicht aus sich selbst bestehen; sie dient der Überlieferung dieses 

Lebens, das in der Haltung des Menschen unmittelbar erscheint, dann seine be-

wußt gewordene Stellung zur Wirklichkeit von Daseinsfürsorge und Staat ist 

und in der Aneignung der geschaffenen geistigen Werke sich aufschwingt. 

(Jaspers, 1977, S. 66) 

Die von Jaspers beschriebenen Arten der Erziehung finden sich in bestimmten Psy-

chotherapiephasen wieder. Als gegebene, rationale Basis ist das Theorienkonstrukt 

der jeweiligen psychotherapeutischen Methode zu sehen. Die Beziehung zum/r 



82 

Psychotherapeut/in spielt eine ausschlaggebende Rolle und wurde bereits in mehreren 

Studien als wirksam bewiesen. Kurzzeitig befindet sich der/die Analysand/in in einer 

gefühlten Abhängigkeit dem/der Psychotherapeut/in gegenüber. Diese wird in der 

letzten Therapiephase abgebaut und weicht der vermehrten Selbstverantwortung 

des/der Patient/in. 

Ebenso finden sich die Widerstände, die Jaspers beschreibt, in Psychotherapien 

wieder. In der Therapie kann der/die Psychotherapeut/in helfen diese aufzudecken und 

zu verstehen. Auch Psychotherapie stellt eine Form der Erziehung dar zum leichteren 

Umgang mit seinem Selbst und dem Sein in der Welt. Die entdeckten Seiten bzw. 

eigenen Widerstände sollten zuerst angenommen und wertschätzend als ein Teil von 

sich selbst betrachtet werden. Danach kann man gemeinsam mit dem/der Patient/in 

besprechen und sichtbar machen, was veränderbar erscheint und auch von dem/der 

Patient/in gewünscht wird. 

 

3.8 Lebensstil und Erscheinungshaftigkeit 

Adler nennt verschiedene Begriffe für die Art und Weise, wie jemand sein Leben lebt 

und sich darin wahrnimmt, die alle im Begriff des Lebensstils mit einzubeziehen sind. 

So findet man in früheren Schriften die Begriffe Leitbild, Lebensplan oder Leitlinie 

des Lebens. Sie stellen, wie Stephenson bereits erörtert hat, Aspekte des Lebensstils 

dar (Stephenson, 2011). Adler vergleicht den Lebensstil mit einer das Leben beglei-

tenden Grundmelodie. Dieser entwickelt sich in den ersten fünf Lebensjahren des Kin-

des. Es wählt und behält Handlungsstrategien, die es als zum Ziel führend erlebt hat. 

Den Erwachsenen und älteren Kindern gegenüber fühlt das Kind sich minderwertig, 

diese scheinbare Minderwertigkeit erzeugt im Kind ein Gefühl „der Unsicherheit des 

Lebens“ (Adler, 2008a, S. 22). 

Da diese Idee des Lebens dem Denken einer kindlichen Logik entspringt ist es 

für ein Handeln als Erwachsener oftmals nicht geeignet. Titze bezeichnet es in seinem 

Aufsatz als kognitives Konstrukt, „das ein Integrationskonzept [darstellt] für die ziel-

gerichteten Bewegungen eines Individuums, das sich der entsprechenden motivatio-

nalen Voraussetzungen im Allgemeinen nicht bewußt ist“ (Titze, 1985, S. 251). Es 



83 

wird versucht, mit Wissen aus der Vergangenheit Szenen in der Zukunft vorauszusa-

gen. 

Lebensstil entwickelt sich aus der (Über-)Kompensation von gefühlten, seeli-

schen und körperlichen, Minderwertigkeiten. „Der Lebensplan, das ist die äußerste, 

richtende Grenze für sein Wollen, und ihn sucht es in der Unrast, in dem Chaos der 

Taten fordernden Wirklichkeit zu vollenden“ (Adler, 2008a, S. 22). Jede Handlung 

im weiteren Verlauf des Lebens richtet sich auf das unbewusste fiktive Ziel aus, die 

so genannte Causa finalis. Das Endziel ist die Entwicklung des Persönlichkeitsideals, 

die Rolle die man in der Welt spielen will. Jede Handlung, jede Aktivität, Aussage 

oder Wahrnehmung ist als ein Teil zu sehen, in dem der Lebensstil seinen Ausdruck 

findet. Wie eine Person den vier Adler’schen Lebensaufgaben (Beruf, Gemeinschafts-

leben, Liebe, Kultur) gegenübertritt beeinflusst ebenfalls der Lebensstil. „Die Technik 

der Individualpsychologie zur Erforschung des Lebensstils muss demnach in erster 

Linie eine Kenntnis der Lebensprobleme und ihrer Forderungen an das Individuum 

voraussetzten“ (Adler, 2008b, S. 39). 

Adler nimmt an, dass das Verhalten eines Menschen seiner Meinung einer Sache 

gegenüber entspringt. Das erklärt er sich dadurch, dass der Mensch durch seine Sinne 

nur einen subjektiven „Abglanz der Außenwelt“ empfängt (2008b, S. 28). Durch das 

Wahrnehmen der Umwelt bildet sich im Kind eine Meinung zur Welt. „Lebensplan 

und Meinung ergänzen sich gegenseitig. Sie beide haben ihre Wurzel in einer Zeit, in 

der das Kind unfähig ist, seine Schlussfolgerungen aus seinem Erleben in Worte und 

Begriffe zu fassen, aber in der es bereits beginnt, aus wortlosen Schlussfolgerungen, 

aus oft belanglosen Erlebnissen oder aus stark gefühlbetonten, wortlosen Erfahrungen 

allgemeine Formen seines Verhaltens zu entwickeln“ (Adler, 2008b, S. 31). Der 

kleine Mensch bildet sich seine eigene subjektive Realität, die nur ihm logisch er-

scheint. 

Jaspers meint, dass man „den Charakter der Realität der Welt […] grundsätzlich 

aussprechen [kann] als die Erscheinungshaftigkeit des Dasein“ (1971, S. 77). Er un-

terscheidet verschiedene Arten des Erscheinens. Beginnend mit dem Sich-selbst-Er-

scheinen, dem das Erscheinen der Welt nachfolgt. Es tritt das Umgreifende des Welts-

eins und das Umgreifende des Seins in der Erscheinungshaftigkeit des in der Welt-



84 

seins an den Menschen heran. Eine weitere Art des Erscheinens ist das Erscheinen des 

Transzendentalen, diese wird hier nur erwähnt. Die Erscheinungshaftigkeit wird, wie 

das Umgreifende, an der Spaltung von Subjekt und Objekt sichtbar. Es ist der Ort, an 

dem bewusst wird, was die Erscheinungen der Wahrnehmung für den Einzelnen sind. 

Der Einzelne gibt den Erscheinungen erst die Bedeutung, die für ihn verständlich 

wird. Somit ist die Erscheinungshaftigkeit etwas rein Subjektives. Sie bedingt sich 

durch das Weltbild, dass jemand hat und wie er/sie das in der Welt-Sein erlebt. Sie 

bezieht sich auf das in der Welt-Sein und das Dasein als Ganzes. 

Wie ergründet man seinen eigenen Lebensstil oder wird sich der subjektiven 

Erscheinungshaftigkeit gewahr? Hier fragen sowohl Jaspers als auch Adler: Wozu 

wurde etwas gemach, gedacht…? Jaspers fragt nach dem Dasein, also dem Erscheinen 

seiner selbst in der Welt, mit der Frage: wozu? Adler versucht, mit derselben Frage 

den teleologischen Lebensstil eines Menschen aufzuspüren und diesen zu verstehen. 

„[Der] Lebensstil ist eine Verhaltenslogik […] in der nicht nur das Woher und das 

Warum, sondern das Wohin und das Wozu tonangebend sind“ (Kluy, 2019, S. 186). 

Durch das Fragewort Wozu wird der dahinterliegende Zweck aufgedeckt. Mit dem 

Zusatz Wohin erfragt man die Zukunftsgerichtetheit der Aktionen. Adler unterschei-

det zwischen einem „gesunden“ Lebensstil und einem „neurotischen“ Lebensstil, wel-

cher sich durch Starre, negativen Auswirkungen auf das Leben der Person und in man-

chen Situationen durch unangebrachte Gefühle zeigt. 

Im Gegensatz zur Erscheinungshaftigkeit, die im Hier und Jetzt stattfindet, ist 

das Gedankenkonstrukt des Lebensstils zukunftsgerichtet und voraussagend. Erschei-

nungshaftigkeit vollzieht sich an der Grenze von Subjekt oder Objekt. Es wird immer 

nur ein Teil fokussiert, entweder der Mensch als Subjekt oder die Welt, als Objekt. 

Sie scheint ein „neutraler“ Zustand zu sein, zwar subjektiv, aber nicht verzerrt, wie es 

beim Lebensstil vorkommen kann. Zumindest beschreibt Jaspers die Erscheinungs-

haftigkeit bei psychisch Kranken nicht. Der Lebensstil betrifft die Wahrnehmung des 

eigenen Selbst in der Welt, mit all den dazugehörigen Gefühlen und Assoziationen. 

Sie ist rein auf den Menschen, also das Subjekt bezogen und sucht nach der Vollen-

dung im subjektiven Ideal des Selbst. Die Gefühle, die ein Mensch erlebt (hat), 



85 

beeinflussen den Lebensstil, die Erscheinungshaftigkeit löst Gefühle aus, wird aber 

nicht durch sie gebildet. 

 

 

3.9 Sub specie aeternitatis und die Einheit der Menschheit 

Jaspers verweist in Einführung in die Philosophie auf „die ewige Philosophie, die 

philosophia perennis“ (Jaspers, 1971, S. 15), die in ihrer Möglichkeit des Denkens 

alle Menschen miteinander verbinden. Ebenfalls spricht er von der Einheit der 

Menschheit, die allerdings nicht durch Verstand oder Religion herbeigeführt werden 

kann, sondern nur durch das Verstehen der gemeinsamen Geschichte der Menschen 

und in dauerhafter Kommunikation der geschichtlichen Unterschiede „im Unab-

schließbaren, auf der Höhe zu reinem liebendem Kampf werdenden Miteinanderspre-

chen[s]“ (1971, S. 83). „Die Philosophie ist Ausdruck eines Reiches der Geister, die 

durch alle Völker und Zeitalter hindurch miteinander verbunden sind ohne Instanz in 

der Welt, die ausschließt oder aufnimmt“ (Jaspers, 1971, S. 101). Nach Jaspers sollte 

der Mensch „sich einsenken in die eigene Geschichte, in dieser Herkunft, in dies, was 

[er] getan habe, übernehmen, was [er] war, wurde und was [ihm] geschenkt wird; 

nicht aufhören, durch die eigene Geschichtlichkeit hineinzuwachsen in die Geschicht-

lichkeit des Menschseins im Ganzen und damit in das Weltbürgertum“ (Jaspers, 1971, 

S. 91). Durch das Befassen mit der Menschheitsgeschichte soll es möglich sein, sich 

mit der Menschheit als Ganzes verbunden zu fühlen. 

Adler sieht die Verbundenheit der Menschen durch das voll entwickelte Ge-

meinschaftsgefühl. Dies würde in der Zukunft in der sub specie aeternitatis gipfeln, 

in der die Menschheit durch das Ideal des Gemeinschaftsgefühls verbunden sein 

würde. „Gemeinschaftsgefühl besagt vor allem ein Streben nach einer Gemeinschafts-

form, die für ewig gedacht werden muss, wie sie etwa gedacht werden könnte, wenn 

die Menschheit das Ziel der Vollkommenheit erreicht hat“ (Adler, 2008b, S. 160). Die 

ideale Gemeinschaft der ganzen Menschheit ist für Adler „ein evolutionärer Zwang 

[und gleichzeitig] evolutionäres Ziel“, die letzte Erfüllung der Evolution (2008b, S. 

38). Bei der letzten Form der Menschheit wären alle Fragen des Lebens und zur Au-

ßenwelt gelöst. Es ist für Adler ein „richtungsgebendes Ziel, dieses Ziel der 



86 

Vollendung muss sich in das Ziel einer idealen Gemeinschaft tragen, weil alles, was 

wir wertvoll finden im Leben, was besteht und bestehen bleibt, für ewig ein Produkt 

dieses Gemeinschaftsgefühles ist“ (Adler, 2008b, S. 160). 

In der idealen Gesellschaft, meint Adler, ist eine Gleichheit der Geschlechter 

selbstverständlich. In dieser idealen Welt in der Zukunft werden alle Schwierigkeiten 

überwunden sein werden. Adler nennt in diesem Zusammenhang auch das Verbunden 

sein mit dem Kosmos. So resümiert Brunner in der Einleitung zum Sinn des Lebens, 

dass in der sub specie aeternitatis „die Fiktion eines isolierten Ich überwunden und 

ein tiefes Gefühl der Zugehörigkeit und des Verbundenseins mit der Schöpfung und 

mit dem Kosmischen erfahren werden“ soll (Einleitung, 2008, S. 14). Kritisch wurde 

diese Vision von F. Schulze-Maier betrachtet, der findet, dass „die Gemeinschaft täg-

lich neu erobert und erarbeitet werden [will], nicht erst sub specie aeternitatis“ 

(Mackenthun, 2012, S. 106). Sub Specie aeternitatis ist für Adler, wie er in seinem 

Buch Menschenkenntnis schreibt, wenn man das Gemeinschaftsgefühl ohne räumlich 

und zeitliche Einengung versteht und „einen Abglanz des Zusammenhangs alles Kos-

mischen, das in uns lebt, dessen wir uns nicht entschlagen können und das[s] uns die 

Fähigkeit gibt, uns in Dinge einzufühlen, die außerhalb unseres Körpers liegen“, fühlt 

(2007, S. 66). Es kann sich ein Menschheits-Wir entwickeln, dies findet sich in den 

Gedanken von T. Stephenson wieder. Dieser definiert die Stufe des Menschheits-Wir 

als das „Erleben, [ein] eigenständiger und eigenverantwortlicher Teil eines großen, 

für das Individuum in Abstufungen von Nähe, Verbundenheit und Verantwortlichkeit 

strukturierten Ganzen zu sein“ (Stephenson, 2011, S. 136). 

Beide Denker haben den Wunsch, eine Verbundenheit zwischen den Menschen, 

die ganze weltweite Menschheit betreffend, herzustellen. Diese Verbundenheit in 

Liebe, Einfühlung und Anerkennung des Seins des Anderen würde vielleicht kom-

mende Kriege und Grausamkeiten, wie sie beide zu Lebzeiten erleben konnten, der 

Völker untereinander beenden. Jaspers sieht jedoch die Kraft der Veränderung aus 

jedem Einzelnen freiwillig und durch alleiniges Reflektieren kommen. Bei Adler 

steckt die Idee der Pädagogik dahinter, dass der Mensch erst lernen muss durch „Er-

zieher“ wie die Eltern, Lehrer/innen oder anderer Expert/innen. Adlers Plan ist es, 

durch Erziehung Menschen herauszubilden, die „vom Ziele des Wohles der gesamten 



87 

Menschheit geleitet“ sind (2008b, S. 161). Der Ideal-Mensch aus Adlers Utopie hat 

in seiner Kindheit kooperieren, sich zu benehmen (Manieren) und die Fähigkeit zu 

sozialen Kontakten gelernt. „Sein Denken und Fantasieren ist auf Einordnung in die 

Menschenwelt gerichtet. […] Er wird die Nöte der Menschen seiner Zeit solidarisch 

mitempfinden und an deren Behebung arbeiten“ (Mackenthun, 2012, S. 203). Als Er-

wachsener sieht er ihn in der Pflicht in der Kindheit versäumtes „nachzulernen“ durch 

Aneignung von Wissen über sich und die Welt. Um ein globales Sozialinteresse zu 

erlangen, glaubt Rattner, dass die Grundbedingungen der Fürsorge, Liebe und der Er-

kenntnis nötig sind. Die Idee, die hinter der Utopie sub specie aeternitatis steckt, ist, 

dass die gesamte, globale Menschheit zu einer großen im besten Fall friedlichen Ge-

meinschaft wird. Man hilft sich gegenseitig, es herrscht Friede. Das wäre eine globale 

Möglichkeit, um Konzepte und Maßnahmen gegen die Klimaveränderung durchzu-

setzen/umzusetzen. 

„Die Menschheit, die es auf sich genommen hat, Mittelpunkt des irdischen, des 

kosmischen Geschehens zu sein und zu werden, kann ihre Aufgabe nur einer 

Lösung näherbringen, wenn das körperliche und seelische Wohl der Gesamtheit 

als unumstößlicher Faktor in die Rechnung des Lebens eingesetzt wird“ (Adler, 

2008b, S. 201). 

 

3.10 Gott, Glaube, Religion 

Der Philosoph Jaspers war kein gläubiger Mensch im konventionellen Sinne, er hin-

terfragte die Institution der katholischen und der protestantischen Kirche, welche für 

sich die Deutung von Gottes Willen proklamieren, und (blinden) Gehorsam ihr ge-

genüber fordern. Er trennte strikt zwischen dem Glauben, wie er sich in der Philoso-

phie findet, der alle Menschen miteinander verbindet und dem Offenbarungsglauben, 

der an eine Religion gebunden ist und nur eine Verbindung der Gläubigen kreiert. So 

sieht Jaspers auch die Philosophie als Glaube, jedoch ohne theologische Dogmatik. 

Sie lässt den Offenbarungsglauben als weitere Möglichkeit mit gelten. Somit schließt 

die Philosophie alle mit ein. Die Theologie jedoch ist an die Grenzen der Offenbarung 

gebunden und immer nur für einen Teil der Menschheit gültig, die jeweilig Gläubigen. 



88 

Zu den Offenbarungsreligionen zählen für ihn nicht nur das Christentum, sondern 

auch das Judentum, der Islam, der Hinduismus und Konfuzianismus. Der Begriff Of-

fenbarung bedeute in seinen existenzphilosophischen Schriften eine „unmittelbare, 

zeitlich und räumlich lokalisierte Kundgabe Gottes durch Wort, Forderung, Handlung 

[und] Ereignis“ (Jaspers, 1984, S. 49). Durch eine Offenbarung kann es zur Bildung 

von (einer) Gemeinschaft kommen. Denn der Erhellte, dem die Offenbarung zu Teil 

wurde, ist mit anderen verbunden, die ähnliche Erfahrungen gemacht haben oder mit 

denen, die seinen Worten Gehör schenken und ihnen glauben. Es kann sich ein Kultus 

darauf gründen, der mit festen Ritualen, Heiligkeiten und Anforderungen an die Gläu-

bigen einhergeht, welche als unveränderlich angesehen werden. 

Auch das Wort Glaube wird von Jaspers genau definiert: „Glaube ist nicht ein 

Wissen von etwas, das ich habe, sondern die Gewißheit, die mich führt“; der so ver-

standene Glaube wird sodann in drei Arten differenziert (Jaspers, 1984, S. 49). Als 

die erste Form bezeichnet Jaspers den Glauben als universales, psychologisches, his-

torisches aber nicht religionspezifisches Phänomen. Diese Art eint die Menschen, de-

nen ebenfalls eine Offenbarung zuteilwurde und eine Erhellung des Geistes erlebten, 

wie auch in der Philosophie möglich. Die zweite Möglichkeit ist rein auf die christli-

che Kirche, inklusive aller Abspaltungen, bezogen mit ihrer Ausschließlichkeit des 

Offenbarungsgedankens. Die dritte Art des Glaubens basiert auf den Mythen und 

Überlieferungen der Bibel. Hier wird nicht durch die Erfahrung der Offenbarung ge-

glaubt, sondern durch den Versuch die Chiffren der Texte zu lesen. Diese Texte sind 

für Jaspers vielfältig interpretierbar. Niemals sind sie ein fixer Ausgangspunkt für die 

Gedanken, „sondern für die Existenz des Menschen die Kraft, ihn im Innersten zum 

Ernst zu bringen“ (Jaspers, 1984, S. 53). Glaube geht immer einher mit Glaubensin-

halten. Werden diese jedoch als einzig wahrer Besitz des Wissens angesehen, verarmt 

die Idee des Glaubens. Religion im Allgemeinen ist in seinen Augen gekennzeichnet 

durch einen je eigenen Kultus, der untrennbar mit einem Mythos verknüpft ist, verehrt 

von einer dadurch verbundenen Gemeinschaft. Dies sieht Jaspers als kritisch, da sich 

der/die Gläubige aus Angst vor dem Auf-sich-selbst-zurückgeworfen-sein in die Ge-

meinschaft zurückzieht und sich von ihr sichern und tragen lässt ohne eignes Bewusst-

Sein und Bewusst-Werden des Glaubens. 



89 

An die christliche Kirche formuliert er konkrete Vorwürfe: 

• Den Vorwurf des Absolutionsanspruches, der Glaubenswahrheiten zu einer 

nicht hinterfragbaren Wahrheit erhebt 

• Den Vorwurf des Allgemeinheitsanspruch, der davon ausgeht, dass einzig 

wahre Wissen des Heilsweges zu besitzen 

• Den Vorwurf des Ausschließlichkeitsanspruch, der die Zwangskomponente 

enthält als einzige im Besitz der wahren absoluten Heilslehre zu sein 

• Das falsche Verständnis von Autorität 

• Die fehlende Möglichkeit der Unterscheidung zwischen göttlicher Offenba-

rung und theologische Auslegung 

• Die „Vortäuschung eines Totalwissens zur Rechtfertigung des absoluten 

Wahrheits- und Autoritätsanspruchs“ (Salamun, 2019, S. 80) 

• Die Fixierung auf die dogmatische Idee, dass es nur den einen Gott gibt, der 

den höchsten Autoritätsanspruch für sich erhebt 

Jedoch betont Jaspers, dass er nicht gegen Gott spricht, sondern „gegen den mensch-

lichen Anspruch, Gott zu vertreten“ (1984, S. 474). Der Begriff Gott oder Gottheit 

wird in den Schriften von Jaspers oftmals als Chiffre bezeichnet. Chiffre oder meta-

physisches Symbol nennt er die „ungegenständliche ‚Sprache‘ der Transzendenz“ 

(Salamun, 2019, S. 70). 

Unterschieden wird in drei Chiffren der Gottheit – den einen Gott, den persön-

lichen Gott und den Gott, der Mensch geworden ist. Chiffren findet man auch in welt-

lichen Mythen und Geschichte, sie verpacken eine nicht versprachliche Symbolik, die 

dem Menschen helfen kann, die existenzielle Spannung des Mensch-Seins zu erleich-

tern und zu lösen. Salamun interpretiert, dass sie „werthafte Weltdeutungen, in denen 

sich nichtrationale Einstellungen, Wünsche, Emotionen, Stimmungen und existenti-

elle Sinnstandpunkte manifestieren“ beinhalten (2019, S. 71). Er warnt allerdings da-

vor, in den Mystizismus abzugleiten. Diese Art der Wissensvermittlung schreibt Jas-

pers auch der Bibel zu, denn sie lehrt existenzielle Grundwahrheiten. „[Mythen] ver-

weisen mit ihrer Bildersprache symbolhaft auf derartige Gehalte und appellieren als 



90 

Chiffren der Transzendenz indirekt an den Menschen, sich diese Gehalte im eigenen 

Leben anzueignen“ (Salamun, 2019, S. 73). 

Jaspers bezeichnet in seinem Buch Der philosophische Glaube angesichts der 

Offenbarung Jesus (wie auch Sokrates und Laotse) als maßgebende Menschen, nicht 

als inkarnierte Gottheit. Für ihn war Jesus ein Mensch der ein Maß setzte im Verhalten 

anderen gegenüber, egal welche Rasse, Religion oder Klasse sie waren. Jesus lebte 

eine Möglichkeit des Mensch-Seins vor, die Ethik, Liebe, Sanftmut, aber auch zu ei-

genen Überzeugungen zu stehen und die Wahrheit zu präferieren umschloss. Für Jas-

pers gilt der Satz: „Gott ist“, er spricht hier laut Salamun ohne inhaltliche Fixierung, 

die Transzendenzerfahrung in einer legitimen verbalen Weise aus (Jaspers, 1971, S. 

33). Es ist es nicht nötig, nach Gottes Vergeben oder Hilfe zu fragen, denn er ist. „Die 

sogenannten Gottesbeweise sind ursprünglich gar nicht Beweise, sondern Wege den-

kenden Sichvergewisserns“ (Jaspers, 1971, S. 34). 

Durch das Bewusstwerden der Freiheit, die ein Mensch hat, kann er sich an der 

Grenze dieser Freiheit Gottes bewusstwerden, denn für Jaspers sind „Freiheit und Gott 

[…] untrennbar“ verbunden (Jaspers, 1971, S. 36). Freiheit ist für ihn kaum erfassbar, 

da sie sowohl „abstrakt-transzendentaler Begriff als auch als begrifflich gebunden im 

Gegenständlichen“ ist (Jacobs & Thome, 2003, S. 514). Freiheit als gegenständliche 

Tatsache muss philosophisch interpretiert werden, z.B. durch bewusstes Handeln. 

Durch das Gewiss-werden der eigenen Freiheit, die nicht aus sich selbst entsteht, son-

dern den Menschen geschenkt wird, sieht er eine tiefe Verbundenheit zur Transzen-

denz. „Das Freisein des Menschen nennen wir auch seine Existenz“ (Jaspers, 1971, S. 

36). Jaspers setzt das Wort Transzendenz gleich mit dem „eigentlichen Sein“, „dem 

Grund von allem, was der Mensch ist, aber auch der Ursprung und das Umgreifende 

und auch mit dem Wort Gott oder Gottheit. Er verwendet es als Wort für alles den 

Menschen Umgebendes und niemals Fassbares, nur zu umkreisen. Der Mensch exis-

tiert in ihm und aus ihm heraus. Gott ist somit der Anfang von allem Denken und 

Bewusst-Werden. 

Mit seiner Transzendenzmetaphysik möchte Jaspers „an das einzelne Subjekt 

appellieren, sich im eigenen Existenzvollzug durch einen Akt existentieller Betroffen-

heit der Transzendenz „gewiss“ zu werden (Salamun, 2019, S. 68). „Wird Gott 



91 

bezweifelt, hat der Philosoph eine Antwort zu geben, oder er verlässt nicht die skep-

tische Philosophie, in der überhaupt nichts behauptet, nicht bejaht und nicht verneint 

wird“ (Jaspers, 1971, S. 33). An dieser Stelle scheint es wichtig, nochmals zu betonen, 

dass Jaspers strikt unterscheidet zwischen Glauben und Gott, denn nur wer glaubt, 

kann sich das Philosophieren aneignen. Wenn man Jaspers’ Gedanken zu Gott folgt, 

dann hat der Mensch zwar seine Freiheit (im Glauben), darf aber nicht übersehen, dass 

er somit auch die Verantwortung für sich trägt, „der er nicht entlaufen darf, indem er, 

vermeintlich aus Freiheit, auf Freiheit verzichtet“ (Jaspers, 1971, S. 37). Um diese zu 

erfahren, kann man sich philosophisches Nachdenken aneignen und anwenden. 

Jaspers beschreibt die Entstehung des philosophischen Denkens als eine Kas-

kade, die ihren Beginn im Erstaunen über die gefundene Erkenntnis hat. Dem folgt 

der kritische Zweifel an ebendieser, denn nach Jaspers ist Erkenntnis nur dann mög-

lich, wenn man zuvor alle Annahmen bezweifelt und hinterfragt hat. Nach dem Zwei-

feln folgen die Freude und Hingabe an die gewonnene Erkenntnis. Es stellt sich der 

Glaube ein, der alle vereint. Die Erkenntnis führt zu einer Offenbarung der Existenz. 

Jaspers fasst die philosophischen Glaubensgrundsätze wie folgt zusammen: „Gott gibt 

es; es gibt die unbedingte Forderung; der Mensch ist endlich und unvollendbar; der 

Mensch kann in Führung durch Gott leben; die Realität der Welt hat ein verschwin-

dendes Dasein zwischen Gott und Existenz“ (Jaspers, 1971, S. 66). 

Jaspers und Adler haben andersgeartete Ansichten zu Gott und dem religiösen 

Glauben. Ersterer sieht den Glauben und die Religion nicht als zwingend zusammen-

gehörig, denn er meint auch Glaube in der Philosophie zu finden und übt Kritik an der 

Institution Kirche mit ihrer Dogmatik. Adler befasst sich nicht mit diesen Unterschei-

dungen. Er unterscheidet nicht zwischen religiösem Glauben und Glaube im allge-

meineren Kontext. Für ihn ist die Verbindung zum Menschen interessant. Die Religi-

osität sieht er als menschliche Erkenntnisleistung. Am ehesten findet sich Kritik an 

der Kirche mit Adlers Parallele zwischen Neurotikern und Gläubigen, beide ziehen 

sich aus der Realität in eine subjektive Welt zurück. Die Wahrnehmung ist geprägt 

von Schematismus und schwarz-weiß Denken. Sie folgen starren Richtlinien und ver-

göttlichen oder verherrlichen die eine leitende Fiktion. Dies gleicht Jaspers’ 



92 

Gedanken, dass sich der/die Gläubige in der Gemeinschaft „versteckt“ und passiv tra-

gen lässt. 

Die Entstehung der Gottesidee wird als Steben nach der Sicherung in der Plus-

Situation interpretiert. „Es ist gar keine Frage, dass der Gottesbegriff eigentlich jene 

Bewegung nach Vollkommenheit in sich schließt als ein Ziel, und dass er dem dunk-

len Sehnen des Menschen Vollkommenheit zu erreichen, als konkretes Ziel der Voll-

kommenheit am besten entspricht“ (Adler, 2008b, S. 158). Adler kritisierte die Reli-

gionen in keiner Weise. Er anerkannte die Bedeutung der Gottesidee für die Mensch-

heit in dessen Entwicklung zur Zivilisation. Er verstand den Glauben an Gott als 

„Konkretisierung und Interpretation der menschlichen Anerkennung von Größe und 

Vollkommenheit und als Bindung des Einzelnen wie der Gesamtheit an ein in der 

Zukunft des Menschen liegendes Ziel, das in der Gegenwart durch Steigerung der 

Gefühle und Emotionen den Antrieb erhöht“ und somit als zweckmäßig (Adler, 

2008b, S. 198). Denn „Gott [kann] nur erkannt werden“, wobei dem Erkennen ein 

Nachdenken über das eigene Selbst und die Weltvorausgehen muss (2008b, S. 197). 

Für Adler strebt der Mensch, der in Verbindung mit dem Kosmos lebt, dem Ideal der 

Vollkommenheit der menschlichen Gemeinschaft entgegen, in der der Einzelne seine 

Handlungen in Bezug zum Nutzen und dem Fortbringen des Ganzen setzt, diese 

Handlungen werden vom vollständig ausgebildeten Gemeinschaftsgefühl geleitet. 

Ob einer das höchste wirkende Ziel als Gottheit benennt oder als Sozialismus 

oder wie wir als reine Idee des Gemeinschaftsgefühls, oder andere – in deutli-

cher Anlehnung an das Gemeinschaftsgefühl – als Ideal-Ich, immer spielgelt 

sich darin das machthabende, Vollendung verheißende, gnadenspendende Ziel 

der Überwindung. (Adler, 2008b, S. 199) 

Gott als „urewig fertig“ erhebt den minderwertigen Menschen aus seiner Niedrigkeit 

zu sich (2008b, S. 197). Für Adler ist das „die glänzende Manifestation des Zieles“, 

denn der religiöse Mensch strebt zur Höhe, zur Überwindung seiner irdischen Unvoll-

kommenheit (2008b, S. 197). Wie das Ziel der Vollkommenheit gestaltet ist, unter-

scheidet sich von Kulturkreis zu Kulturkreis und auch bei jedem Einzelnen, denn es 

ist in den Theorien der Individualpsychologie immer in Bezug zu setzen mit dem vom 

Lebensstil gefärbten Weltbild. Es ist eine lebensstiltypische Interpretation der 



93 

geschriebenen und gesprochenen Wörter. Mit der Aussage: „Gott ist nicht wissen-

schaftlich erweisbar, er ist ein Geschenk des Glaubens“ lässt sich eine Verbindung zu 

den Gedanken Jaspers’ knüpfen (Adler, 2008b, S. 199). Denn auch Jaspers nimmt an, 

dass Gott ist, somit dem Menschen geschenkt wurde. 

Dem österreichisch-deutschsprachigen Kulturkreis, dem Adler entstammt, ent-

stammt auch die Autorin dieser Arbeit. Religion und Kultur bzw. Traditionen sind 

hier zu einem Gemenge vermischt, womit es nicht möglich ist, eine exakte Trennung 

vorzunehmen. Adler stellt die Frage, ob der Gottesglaube des Monotheismus be-

stimmte Probleme in Lebensbereichen strukturieren und somit absichern sollte. Es 

werden Bereiche wie die Beziehung zwischen Partnern, die Erziehung der Kinder, 

aber auch gesellschaftliche Rituale bei Tod und Geburt geregelt. Diese Zeit des Got-

tesglaubens war für Adler als Zeitüberbrückung gedacht, bis die Menschheit gelernt 

und sich soweit sozialisiert hatte, dass diese Dinge als unumgänglich in der Gemein-

schaft bewusstwurden. Nach Adler übernimmt diese Aufgabe nun die Wissenschaft, 

in seinen Augen die Individualpsychologie. Er übersieht hier die Starrheit seiner ei-

genen Gedanken, denn indem er die Individualpsychologie über alles stellt und als 

immer passend und wirksam bezeichnet, verwehrt er das notwendige Eingestehen von 

(noch) nicht durchdachten Gedankengängen und Unzulänglichkeiten der Methode 

(Adler, 2008b). Er sieht die Gemeinsamkeiten von Religion und Individualpsycholo-

gie im Denken, Fühlen und Wollen der Menschen und in der Zielidee der Vollkom-

menheit der Menschheit. So ist für Adler der Begriff Gott und Nächstenliebe nur ein 

Synonym für die Menge des vorhanden und gelebten Gemeinschaftsgefühles. Ähnli-

ches findet sich auch bei Jaspers, der den Begriff Gott als Synonym für Liebe, Trans-

zendenz oder Umgreifendes sieht. So sieht auch Jaspers eine Zusammengehörigkeit 

von seinen Gedankenkonstrukten und dem Glauben bzw. die das Nachdenken über 

Gott oder ein höheres Sein. Beide sehen darin eine „Erhöhung“ und den Versuch einer 

Weiterentwicklung des Denkens des Menschen. 

Sowohl Adler als auch Jaspers bringen den Begriff des Kosmos in Verbindung 

mit Göttlichkeit und Glauben. Bei Jaspers ist der älteste Gottesbeweis der kosmologi-

sche, denn „aus dem Kosmos wird auf Gott geschlossen: aus dem immer Verursachten 

des Weltgeschehens auf die letzte Ursache aus der Bewegung auf den Ursprung der 



94 

Bewegung, aus der Zufälligkeit des Einzelnen auf die Notwendigkeit des Ganzen“ 

(Jaspers, 1971, S. 34). Adler stellt den Menschen in Verbindung zum Kosmos, aus 

diesem könne der Gott zu dem je Einzelnen sprechen. Nur wenn er sich mit dem Kos-

mos verbunden fühlt, ist er sich seiner Zugehörigkeit mit der Menschheit gewiss 

(Adler, 2008b). Das fiktive Ziel ist die Einheit der Menschen in der Zukunft. Führt 

man die Gedankengänge von Adler und Jaspers zusammen, könnte man den religiösen 

von Institutionen geformten Glauben als Zwischenstation betrachten, bis die Mensch-

heit sich das philosophische Denken als Allgemeingut angeeignet hat. Denn wenn 

Gott ist und allen Menschen geschenkt wurde, benötigt es keine Interpretation einer 

Kirche, denn die Deutung der Chiffren, z.B. der Bibel, steht jedem frei. Jeder Mensch 

erschafft sich selbst eine ihm eigene Realität durch tendenziöse Apperzeption. 

Nimmt man Bezug auf die Gedankengänge Jaspers, stellt sich die Frage, ob der 

Mensch durch die ihm eigenen Deutungen die Sprache seines Gottes erfährt. Dies 

könnte man auch als Erhellung der Existenz (nach Jaspers) verstehen. Oftmals führen 

Grenzsituationen bzw. Krisensituationen dazu (Jacobs & Thome, 2003). Jaspers sieht 

den Menschen im Leben immer wieder in Grenzsituationen, diese sind außerhalb des 

Alltags. Sie sind Startpunkt für philosophische Überlegungen, da in ihnen „[eine] Er-

schütterung des menschlichen Bewusstseins und sein Verlorensein in der Welt als ur-

sprüngliche Erkenntnissituation gesetzt und vorausgesetzt wird“ (Jacobs & Thome, 

2003, S. 510). In Krisen oder bei psychischen Erkrankungen kann auch eine Alltags-

situation, die von „gesunden“ Menschen gemeistert würde, als Grenzsituation wahr-

genommen werden. 

 

  



95 

4. Anwendung in der Psychotherapie bei dissozialer Persönlichkeits-

störung 

Das folgende Kapitel soll keinen Behandlungsleitfaden darstellen, den man Punkt für 

Punkt befolgt. Es kann eine Möglichkeit sein, über sich selbst nachzudenken, sich neu 

bewusst zu werden. Es eröffnet die Chance, Gewohntes und Alltägliches „hervorzu-

holen“ und neu zu betrachten. Menschen sind verletzlich, wenn die Lebens- oder Men-

schenkenntnis angezweifelt wird. Ein/e Individualpsycholog/in benötigt Besonnen-

heit sowie  Geduld und beseitigt seine/ihre eigenen persönlichen Eitelkeiten. Men-

schenkenntnis in theoretische Form nutzt nichts, denn „lebendig manchen [kann man] 

diese Wissenschaft erst dadurch, dass [man] ins Leben hinaus[tritt] und hier die ge-

wonnen Grundsätze [prüft] und [anwendet]“ (Adler, 2007, S. 33). 

Einen Psychopathen durch die Diagnose eines Typus festzulegen, ist gewaltsam 

und immer falsch. Menschlich aber bedeutet die Klassifikation und Festlegung 

eines Menschen eine Erledigung, die bei näherer Besinnung beleidigend ist und 

die Kommunikation abbricht. Das darf in aller erleuchtenden Begrifflichkeit 

[…] nie vergessen werden. (Jaspers, 1973, S. 365) 

Wie zu Beginn dieser Arbeit kurz erklärt, finden sich Gemeinsamkeiten im Weltbild 

von westlichen Gesellschaften in Krisenzeiten und einem/r Patient/in mit dissozialer 

Persönlichkeitsstörung. Der Aufmerksamkeitsfokus richtet sich nur mehr auf die „pri-

vate kleine“ Welt und wird von einer ihr eigenen Logik geleitet und gestützt. Men-

schen mit dieser Persönlichkeitsstruktur denken oftmals in Gegensätzen. Ambivalen-

zen können nur schwer ertragen werden, sie erzeugen eine innere Unruhe. Meist be-

ginnen Patient/innen dann zu agieren, dies können Übersprungshandlungen wie hys-

terisches Lachen oder Aggressionen sein, oder sie versuchen diesen Zustand bzw. die 

Situationen, die dazu führen, zu vermeiden. Andere werden von ihnen unter der Prä-

misse entweder-oder wahrgenommen. Diese Wahrnehmung der Welt ist schwer ver-

änderbar, doch wenn der/die Patient/in Einblick in die eigene Handlungsweise ge-

winnt, kann er diese beeinflussen. 

Wenn es gelingt, das schwer erziehbar Kind, den Nervösen, den Delinquenten 

usw. aus dem Verständnis seines in der Frühesten Kindheit aufgebauten 



96 

Lebensstil heraus auf seinen immerhin menschlichen Irrtum aufmerksam zu ma-

chen, und wenn man über den nötigen Takt, über die Kunst und über die Mit-

menschlichkeit verfügt, ihm auch noch die Beschämung über seinen Irrtum zu 

ersparen, so erlebt er die reinliche Umwandlung seine Lebensstils ohne Aufruhr 

seiner Gefühle [und Zerknirschung]. (Adler, 2008b, S. 204) 

Adler weist darauf hin, dass der/die Psychotherapeut/in vorsichtig sein muss bei der 

Offenlegung von Erkenntnissen über das Seelenleben des/r Patienten/in. Dies ist erst 

dann zu tun,t wenn man das gesamte Bild vor Augen hat und nur, wenn der/die Pati-

ent/in einen Vorteil daraus ziehen kann. Manche der oben besprochenen Begrifflich-

keiten betreffen Grundeinstellungen des/r Psychotherapeut/in, denn die Art und 

Weise, wie man „versteht“, welchen „Stil“ man an den Tag legt bei Psychoedukatio-

nen und ob man selbst gläubig ist, bilden die Basis gemeinsam mit den Theoriekon-

strukten der jeweiligen Therapiemethode. Andere Begriffe wiederum finden ihren 

Weg in die Psychotherapie durch Besprechen. Dies können Themen wie Sinnhaf-

tigkeit (im Leben), das Weltbild des/r Patient/in und wie sie ihm/ihr erscheint oder 

auch das Unbewusste sein. 

„Indem Jaspers dem Menschen grundsätzlich die Möglichkeit der existenziellen 

Auseinandersetzung als entscheidende Lebensqualität zuspricht, wird auch dem Pati-

enten in seinem pathologischen Erleben ein Anspruch auf Persönlichkeitsentfaltung 

und Freiheit zugestanden, auch und gerade angesichts seiner Krankheitsdiagnose“ 

(Jacobs & Thome, 2003, S. 515). Jaspers ist der Meinung, dass man niemals aus der 

Kommunikation mit dem/r Patient/in gehen soll. Nur wenn man offen bleibt, wird es 

möglich, weitere Einblicke ins Seelenleben zu erhalten, die wiederum helfen, eine 

verständigere Hypothese zu erstellen und so auch eine passende Behandlung zu ge-

stalten. „Was sich nicht in Kommunikation verwirklicht, ist noch nicht, was nicht zu-

letzt in ihr gründet, ist ohne genügenden Grund. Die Wahrheit beginnt zu zweien“ 

(Jaspers, 1971, S. 95). In der Behandlung eines/r Patient/in genügt es nicht, dem/der 

Patient/in vorzusagen, was und wie es zu tun wäre, damit eine Besserung der Symp-

tome eintritt. Nur das Probehandeln in der Psychotherapie durch Gespräche mit 

dem/der Psychotherapeut/in ermöglicht, die gewonnenen Erkenntnisse zu internali-

sieren und im Alltag anzuwenden. Im Leben kommt man als Mensch immer wieder 



97 

in Grenzsituationen, die das eigene Leben erschüttern und eine Neuadaption fordern. 

Jaspers geht in seinen Gedanken als Philosoph oftmals vom „gesunden“ Menschen 

aus, der Krisensituationen auf mehr oder weniger flexible Weise lösen kann. Diese 

Art von Patient/innen schafft es, durch Reflektieren des eigene Handelns und Denkens 

zu einem Erkennen der eigenen Willensfreiheit und Handlungsmacht zu gelangen, die 

Grenzen der Transzendenz zu erspüren. Doch bereits „neurotische“ Menschen schei-

tern bei der Bewältigung dieser Grenzsituationen alleine ohne Hilfe. Wird allerdings 

das Vorhandensein einer Grenzsituation akzeptiert, kann es als Entfaltungsmöglich-

keit dienen. Ähnlich wie Adler sieht auch Japers hier eine gewisse Inflexibilität im 

Handeln. Aber ist es geschafft, erfolgt eine veränderte Wahrnehmung des Daseins. 

Aber wenn für eine/n Patient/in bereits Alltagssituationen zu Grenzsituationen wer-

den, wie verfährt man dann? „Wo dieses Nicht-aussprechen-können in der Erfahrung 

einer Grenzsituation noch als Bedingung für Transzendenz gelassen hingenommen 

werden könnte, kann das pathologisch erlebende Subjekt auch den Sinn der Alltags-

situation nicht mehr so erfassen, wie es nicht-pathologische Menschen leisten kön-

nen“ (Jacobs & Thome, 2003, S. 512). In seinem Werk über Psychopathologie ver-

sucht Jaspers zuerst deskriptiv, die Vorgänge zu beschreiben, um ihnen danach durch 

Einfühlung einen rekonstruierten Sinn zu geben. In einem Artikel fragen die Autoren 

Jacobs und Thome, ob nicht allein das Mitfühlen und mit dem/r Patient/in gemeinsam 

Erarbeiten, dass es sich um eine Grenzsituation für ihn/sie handelt, eine Weiterent-

wicklung ermöglicht. Es könnte ein Antrieb sein, um die eigenen Freiheiten zu hin-

terfragen und dadurch mehr davon zu gewinnen. 

Bei der hier besprochenen Erkrankung wird die Umgebung als feindlich gesinnt 

erlebt. Das Leben wird durch die Krankheit in einem engen Rahmen begrenzt. Freiheit 

und Selbstbestimmung bekommen einen besonderen Stellenwert. „Der Mensch ver-

mag umso entschiedener er selbst zu werden, je klarer und erfüllter die Welt ist, mit 

der seine eigene Wirklichkeit eins wird“ (Jaspers, 1966, S. 156). In der Psychotherapie 

wird versucht, die persönliche Freiheit wieder herzustellen – oder zumindest Teile 

davon. Dies kann im Kleinen eine Mit- oder Selbstbestimmung z.B. bei der Psycho-

therapeut/innen-Wahl bedeuten oder im größeren die Freiheit Beziehungen zu ande-

ren zu behalten oder zu beenden, ohne von eigenen Emotionen, ausgelöst von einer 



98 

veränderten Wahrnehmung und Verarbeitung der Reize, überschwemmt zu werden 

und dadurch keine wahre Willensfreiheit mehr besessen zu haben. Die Psychoanaly-

tikerin Luise Reddemann betrachtet Freiheit und Sinn als einander zugehörig. „Als 

Erwachsene empfinden wir es als sinnlos, wenn uns unsere Freiheit genommen wird. 

Bei Kindern erzeugt das vor allem Panik“ (Reddemann, 2021, S. 116). Ob und wie 

Sinn im Leben gewahr wird, ist lebensstiltypisch gefärbt. Bei Patient/innen mit einer 

Störung der Ich-Struktur ist eine Möglichkeit, Sinn zu erleben, durch die eigene Er-

höhung in Abwertung anderer. Eine weitere Möglichkeit ist die Kompensation der 

Sinnsuche durch Substanzenmissbrauch. H. und R. Ansbacher beschreiben, dass 

„Verbrecher Entschuldigungen über Entschuldigungen [machen] oder sie klagen an-

dere an. Sie führen unvorteilhafte Arbeitsbedingungen an, [sie] sprechen von der 

Grausamkeit der Gesellschaft, die [ihnen] nicht geholfen hat […]“ (1982, S. 145). 

Diese Gefühle und Wahrnehmungen entstehen, wenn der Mensch meint sich rechtfer-

tigen zu müssen. Die Autor/innen meinen, dass ein Mensch der „ein Ziel auf der nütz-

lichen Seite des Lebens“ hat, dies nicht machen müsste. Diese Menschen täuschen ein 

Gemeinschaftsgefühl vor durch ebendiese Entschuldigung und Rechtfertigungen. 

Diese könnten in einer Rechtfertigung vor dem eigenen Selbst entstanden sein, da 

keiner sich selbst als schlechten Menschen wahrnehmen möchte. Alle Kompensatio-

nen geschehen ohne Bewusstsein dafür. Der Mensch reflektiert sich allein durch sein 

Tun in der Welt und durch das Wissen der Dinge, es geschieht jedoch unbewusst. 

Darum ist es wichtig, als „verstehender Psychologe“ diese Art der Selbstreflexion zu 

verstehen und den Menschen dort abzuholen, wo er stehen geblieben ist. Der/die Be-

handler/in hilft das zu vollziehen, „was er in seiner Selbstreflexion noch nicht vollzo-

gen hat“ oder „[er/sie nimmt] an ihr teil oder [treibt] sie voran“ (Jaspers, 1973, S. 

289). 

Die Zuschreibung von Sinn steht im Dienst der Erreichung des fiktiven Zieles. 

Nach Adler entwickelt der Mensch in der Kindheit eine Lebensschablone, die durch 

die Intervention der ersten Kindheitserinnerung sichtbar gemacht werden kann. Sie 

zeigt die Bewegungslinie und das fiktive Ziel, das seit der Kindheit besteht. Wie ent-

steht diese antimonische Einstellung der Welt gegenüber? Adler sieht den Ursprung 

sowohl in einer Verzärtelung des Kindes, was mit heutigem Verwöhnen und 



99 

Überbeschützen gleichzusetzten ist, aber auch im Vernachlässigen des Kindes. Diese 

Vernachlässigung findet in verschiedenen Formen statt und ist nicht immer auf den 

ersten Blick sichtbar. Denn auch wenn ein Kind alle materiellen Dinge besitzt, aber 

es kaum Zuwendung bekommt, das Eingehen auf körperliche und seelische Bedürf-

nisse nicht oder nur spärlich geschieht oder wenn es zu häufig vor Medien „abgescho-

ben“ wird, dann lenkt das „das Interesse des Kindes vom Mitleben ab und wendet sie 

der eigenen Gefährdung und dem eigenen Wohle zu“ (Adler, 2008b, S. 43). „Die ir-

rige Meinung eines Menschen über sich und über die Aufgaben des Lebens stößt frü-

her oder später auf den geharnischten Einspruch der Realität, die Lösungen im Sinne 

des Gemeinschaftsgefühls verlangt“ (Adler, 2008b, S. 34). Der Individualpsychologe 

und Autor Rattner geht davon aus, dass in der Psychotherapie ein kleines Gemein-

schaftsgefühl gelehrt wird und ein Ausblick auf das große Gemeinschaftsgefühl, sozu-

sagen das Wir-Gefühl, vielleicht einer Gruppe gegenüber, gegeben werden kann. Ge-

meinsam mit dem/r Patient/in ist der/die Psychotherapeut/in ein/e Suchende/r und 

nicht Wissend. Adler sieht die Aufgabe, von einem/r Psychotherapeut/in darin in 

dem/r Patient/in das Gemeinschaftsgefühl und den Mut wachsen zu lassen, „durch die 

Überzeugung von den wirklichen Ursachen des Fehlschlags, durch Aufdeckung der 

unrichtigen Meinung, des verfehlten Sinnes, den das Individuum dem Leben unterge-

schoben hat, um ihn dem Sinne näher zu bringen, den das Leben dem Menschen auf-

gegeben hat“ (Adler, 2008b, S. 39). Jedoch ist auch ein Gedanke Reddemanns nicht 

zu vernachlässigen: „Nicht um das, was wir für sinnvoll halten, sondern um eine 

freundliche Begleitung für Patient/innen, um herauszufinden, wie ihr Sinnerleben ist 

und was ihnen – falls sie das Wünschen – bei der Sinnorientierung hilft“ (Reddemann, 

2021, S. 118). 

Ein Neurotiker versucht, sich mit Rückzug und Vermeidung zu schützen, wenn 

er eine Niederlage oder einen Verlust seines Persönlichkeitsgefühls fürchtet. Er nimmt 

lieber die Symptome der Krankheit in Kauf und lernt diese für sich zu nützen, um den 

Rückzug zu rechtfertigen. Oder ist der neurotische Mensch die Antwort auf unseren 

Zeitgeist, wie schon F. Wilken in seinem Essay vermutet (1926)? Denn er sieht eine 

neue Synthese zwischen Individuum und Gemeinschaft, in der das autonome Indivi-

duum die Verantwortung für sich selbst übernimmt. Dies entspricht ganz dem Wesen 



100 

der Existenzphilosophie. Doch wie kann das jetzt gelesene Anwendung in der Psy-

chotherapie finden? Diese hochtrabenden Gedankenkonstrukte – manche so kompli-

ziert, dass ihnen nur schwer zu folgen ist. Wie kann man dem/der Patienten/in diese 

Theorien verständlich machen? Manche durch Psychoedukation, andere durch den 

Ausdruck der eigenen inneren Haltung dem/der Patient/in gegenüber. Die Erfahrung 

im Umgang mit anderen Menschen selbst ermöglicht es, den Blickwinkel von selbst 

erfüllenden Prophezeiungen im Sinne des Lebensstils und des fiktiven Zieles zu ver-

ändern. Der/die Psychotherapeut/in ermöglicht es dem/der Patient/in, in der Bezie-

hung zur ihr eine korrektive Erfahrung bezüglich des Angenommen-Seins zu erleben. 

Durch das Angenommen-Sein kann eine Bewusst-werdung des Seins auf der Stufe 

der Jasperschen Daseinserhellung angeregt werden. 

Es ist der Leidensdruck, der Patient/innen in Psychotherapie gehen lässt. Oft ist 

das Leiden verschleiert durch den sekundären Krankheitsgewinn, der subjektiv 

zweckmäßig erscheint. Dieses Leiden bei psychischen Erkrankungen betrifft oftmals 

zuerst das soziale Umfeld und die Angehörigen. Um sich in einer sozialen Gemein-

schaft zugehörig zu fühlen und nicht in regelmäßigen Abständen mit deren Regeln 

und Gesetzen zusammenzustoßen, benötigt man Gemeinschaftsgefühl, z.B. um Hilfe 

zu bitten, aber auch um zu helfen, dem auch ein Wunsch an der Gemeinschaft teil zu 

haben inne ist. Doch sieht der/die Patient/in auf Grund der Schwere der psychischen 

Symptome, den medizinische und psychotherapeutische Behandlungsbedarf gele-

gentlich nicht. Man könnte dies auch mit einer Handlung im Zweck der bedingten 

Forderung beschreiben, da es sich nicht dem Leben als Ganzes gegenüber wohlwol-

lend zeigt. Oftmals wird die psychotherapeutische Praxis mit der Frage betreten: Was 

soll ich tun? Man könnte diese Fragen mit direktiven Handlungsanweisungen beant-

worten, doch würden sie nur die Erfüllung der Forderung nach einer Autorität, somit 

zweckmäßig und somit eine bedingte Forderung sein. Warum also Philosophieren in 

der Therapie? „Denn der Sinn des Philosophierens ist Gegenwärtigkeit. Wir haben 

nur eine Wirklichkeit, hier und jetzt. Was wir durch unser Ausweichen versäumen, 

kehrt nie wieder, aber wenn wir uns vergeuden, auch dann verlieren wir das Sein. 

Jeder Tag ist kostbar: ein Augenblick kann alles sein“ (Jaspers, 1971, S. 110). 



101 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass man mit einer herausfordernden 

Beziehungsgestaltung konfrontiert wird bei Behandlungen von Menschen mit disso-

zialen Persönlichkeitsstörungen. Der/die Behandler/in kann die Ablehnung der Welt, 

aber auch dem Patienten/in gegenüber im Sinne der Gegenübertragung übernehmen. 

Deshalb ist es wichtig, diese Gegenübertragungen zu identifizieren und für den The-

rapieprozess nutzbar zu machen. Das „Aushalten“ der verdrehten Beziehungsange-

bote, wenn denn solche erkennbar sind, ist ein wichtiger Teil der Behandlung, denn 

sie ermöglichen in kleinen Schritten eine Korrektur des Lebensstils. Der/die Patient/in 

sollte in der Aufdeckung seiner/ihrer Irrtümer im eigenen Tempo vorgehen können. 

Der/die Psychotherapeut/in klärt im Idealfall im Vorhinein eigene Sinnfragen und 

Haltungen zu aktuellen krisenhaften Geschehnissen. Eigene Meinungen sollten hin-

terfragt werden und doch sollte man zu seinen Überzeugungen stehen, sonst neigt man 

dazu, nicht authentisch zu wirken. Das könnte Misstrauen beim Gegenüber hervorru-

fen, da diese bereits in früher Kindheit, ob der negativen Erfahrungen mit Bezugsper-

sonen, ein unbewusstes Sensorium dafür ausbildeten. 

 

  



102 

5. Gesellschaftlich betrachtet 

Warum wird hier das Thema der Corona-Impfung in Österreich als Beispiel für die 

allgemeine Diskussionskultur in Österreich oder der westlichen/deutschsprachlichen 

Welt herangezogen? Es erfolgt wie bei der Dissozialen Persönlichkeitsstörung eine 

Unterteilung des Lebens und der Argumente in Schwarz und Weiß, Gut und Böse, 

richtig und falsch. Dahinter steht der Gedanke: Ich habe recht, nur meine Meinung 

darf richtig sein, denn sonst bekomme ich Angst und muss mich sichern. Das erste 

Absichern besteht bereits darin, keine anderen Meinungen zuzulassen. Doch wie im 

vorangegangenen Text mehrmals erwähnt, lebt die Diskussion und der Austausch, vor 

allem in den Wissenschaften, von der Idee, dass die eigene Meinung korrekturbedürf-

tig sei und alles auch ganz anders sein könnte. Die Diskussion, den Grad der Solida-

rität von einem Menschen an einer Impfung oder dem Tragen einer Maske festzuma-

chen, klingt auf den ersten Blick absurd. Doch wurde es als Narrativ der Politik und 

Medien in Österreich genutzt. Social Media fungierte als Brennglas, unter dem die 

Antithetik noch ersichtlicher wurde. Wieso betraf der Aufruf zur Solidarität nur die 

Corona-Impfung? Was ist mit der HPV-Impfung, der Grippe-Impfung, Fast Food, Ni-

kotin- und Alkoholkonsum? Wie ist das mit dem Verfall der Impfstoffe, die gekauft 

wurden? Was ist mit den Korruptionsverdachtsfällen in der Politik? Muss nur „eine 

Seite“ solidarisch sein? Während der Lockdown-Maßnahmen wurde um Solidarität 

für ältere und kranke Menschen gebeten, z.B. keine High Risk Sportarten, um die 

Notaufnahmen zu schonen, oder „nur“ sich an die Regeln halten und später das Imp-

fen. Es wurde in der Schule großer Druck auf die Kinder ausgeübt, doch sollte man 

hier nicht die nächste Wir-Stufe des Gemeinschaftsgefühls lernen? Das Sich-integrie-

ren in eine größere Gruppe, den sozialen Umgang mit Menschen außerhalb der 

Stammfamilie? Wenn diese Bildungsstätten jedoch geschlossen bleiben oder verzerrte 

Ideale vorlebten, was haben die Kinder und Jugendlichen gelernt? „Was aus dem Volk 

wird, liegt an seiner Erziehung durch Eltern und Schulen und des Einzelnen durch 

sich selbst“ (Jaspers, 1966, S. 150). 

Solidarität erwächst aus dem Gemeinschaftsgefühl und auch aus der unbeding-

ten Forderung, welches durch Vorleben und dessen Erfahren ebendieser gelehrt wird. 

Die Art und Weise, wie Diskussionen derzeit gestaltet werden, wurde „beigebracht“. 



103 

Die Meinung anderer zu respektieren und ihr gegenüber offen zu bleiben, ist nicht 

angeboren. Reflexionsfähigkeit muss geübt werden und braucht geeignete Vorbilder. 

„Erziehung als Hilfe zum Selbstwerden vollzieht sich als unbedingte Weggenossen-

schaft, in der sich eigenes Menschsein bewährt, das sich mit dem Andern rückhaltlos 

einläßt und ihn gerne gelten läßt als den Anderen, der uneingeschränkt er selbst sein 

kann“ (Horner, 1977, S. 32). 

Bereits vor ca. 100 Jahren sieht Adler eine (beginnende) Entfremdung der Men-

schen untereinander (Adler, 2008b). Es ist für ihn ein Schritt in die Einsamkeit und 

des Unverständnisses miteinander. Der Mensch ist per se durch seine Zugehörigkeit 

zu Religion, Kultur und Weltbild voneinander getrennt, doch durch digitale Medien 

und in Österreich als Folge der immer wieder passierenden Spaltung der Bevölkerung 

durch die Narrative der Politik, sei es Migration oder Corona oder die Einstellung zu 

Klima betreffend, wird diese Trennung bewusst weiter vorangetrieben. Doch um ein 

gutes Miteinander zu leben, braucht man Menschenkenntnis, die man nur im Umgang 

miteinander erwerben kann. 

Während der Zeiten von Corona und seinen Eindämmungsmaßnahmen wurde 

für manche Menschen in unserer Gesellschaft die Worte Freiheit und Unabhängigkeit 

über alle Maßen wichtig. „Viele Menschen, die jetzt auf die Straße gehen, fühlen sich 

in ihrer Freiheit so stark eingeschränkt, dass sie nicht mehr bereit sind, die Einschrän-

kungen ihrer Freiheit hinzunehmen, das würde ihnen wohl sinnlos erscheinen“ 

(Reddemann, 2021, S. 116). Doch was ist Freiheit oder wann ist man unabhängig von 

anderen? Wenn es nach Jaspers geht, dann kann der Mensch nur unabhängig sein, 

„wenn [er] zugleich in die Welt verflochten [ist]“ (Jaspers, 1971, S. 89). Es geht da-

rum, die Verbindung zu den „Anderen“ nicht zu verlieren. Durch stete Gesprächsbe-

reitschaft mit Menschen mit konträren Meinungen bleibt man mit ihnen in Beziehung, 

ohne das gleiche Weltbild teilen zu müssen. „[Denn] der Mensch kann sich halten auf 

einem isolierten Punkt der Losgelöstheit. Diese vermeidlich absolute Freiheit schlägt 

sogleich um in eine andere Abhängigkeit, im Äußeren von der Welt, um deren Aner-

kennung gebuhlt wird, im Inneren von undurchhellten Leidenschaften“ (Jaspers, 

1971, S. 86). 



104 

Verschieden Kräfte wie Medien und Politik versuchten und versuchen, die Be-

völkerung zu manipulieren, anhand von gekauften Meinungs- und Stimmungsumfra-

gen in österreichischen Medien belegbar, und verstärken dadurch den Wunsch nach 

Unabhängigkeit. Sie versuchen, zu (be)herrschen, nimmt man die Definition von herr-

schen nach Jaspers: „Herrschen ist nicht Lieben. Herrschen hält sich in kommunika-

tionsloser Distanz, fühlt sich dem, was es beherrscht, nicht verpflichtet, braucht List“ 

(Jaspers, 1977, S. 42). Wer sich überlistet fühlt, wird misstrauisch. Menschen mit ei-

ner bestimmten Persönlichkeitsstruktur ziehen sich aus unbewusster, undifferenzierter 

Angst zurück. Um nicht in der Isolation zu landen, suchen sie sich „Gleichdenkende, 

um sich wieder in Gemeinschaft und sicher zu fühlen“. Doch wie aus dem Dilemma 

entkommen? „Philosophie aber ist die Schule dieser Unabhängigkeit, nicht der Besitz 

der Unabhängigkeit“ (Jaspers, 1971, S. 91). Im Kapitel über die Einheit der Menschen 

wird Jaspers zitiert mit den Worten „reiner liebender Kampf“, das beinhaltet, dass 

man in Diskussionen kämpfen darf, jedoch immer mit dem Aspekt der Liebe und Zu-

neigung für das Gegenüber. Dadurch erfolgt eine unausgesprochene Einladung zur 

Partizipation. 

Jaspers offenbart in einem prägnanten Satz, dass Druck auf Andersdenkende, 

vor allem derjenigen, die sich politisch rechts befinden, nur die Macht eben derer för-

dert und stärkt. „Wo der Marxismus und Totalitarismus durch Zwangsmaßnahmen 

[…] oder auch nur durch Gesinnungsdruck direkt bekämpft wird, wird er vielmehr 

erzeugt“ (Jaspers, 1958, S. 446-447). Österreichs Politik hatte während der drei Jahre 

andauernden Corona-Pandemie mehrere totale Lockdowns und verschiedene andere 

Eindämmungsmaßnahmen, wie FFP2-Maskenpflicht im öffentlichen Bereich und 

Schulschließungen angeordnet. Die Berichterstattung im öffentlich-rechtlichen Me-

dien und in den allgemeinen Print-Medien war angstbesetzt und in Österreich trat am 

5.2.2022 nach vorheriger Prüfung das COVID-19-Impfpflichtgesetz in Kraft. Jedoch 

folgte kurz darauf die Information des Bundesministeriums, dass „die allgemeine CO-

VID-19-Impfpflicht […] mit 12. März 2022 durch die Verordnung des Bundesminis-

ters für Soziales, Gesundheit, Pflege und Konsumentenschutz […] vorrübergehend 

ausgesetzt [wird]. Diese Verordnung (und damit die Aussetzung der Impfpflicht) ist 

zunächst bis inklusive 31. Mai 2022 gültig“ (2022). Im Mai 2022 kommt es zu einer 



105 

erneuten Evaluierung des Gesetzes durch eine unabhängige Kommission, die weiter-

hin empfiehlt, die Impfpflicht einzustellen und auf gezielte Aufklärung für die Bevöl-

kerung in Österreich zu setzen (Bundesministerium für Soziales G. P., 2023). 

Jetzt wird uns die allgemeine Situation, die faktisch immer war, entscheidend 

wichtig: Daß ich mit dem anderen in der Wahrheit einig werden kann; daß mein 

Glaube, gerade wenn ich mir gewiß bin, auf anderen Glauben stößt; daß ir-

gendwo an der Grenze immer nur der Kampf ohne Hoffnung auf Einheit zu blei-

ben scheint, mit dem Ausgang von Unterwerfung oder Vernichtung; daß Weich-

heit und Widerstandlosigkeit die Glaubenslosen sich entweder blind anschließen 

oder eigensinnig trotzen läßt – alles das ist nicht beiläufig und unwesentlich. 

(Jaspers, 1971, S. 22) 

Wieso war eine Vorschreibung der Impfung per Gesetz nötig? Es kam durch den 

Druck der Regierung eventuell zu einer Verschlechterung der Impfbereitschaft. Die-

jenigen die „eigensinnig trotzen“, um mit Jaspers Worten zu sprechen, sind wohl die 

so genannten „Corona-Leugner“. Es fand und findet auch jetzt noch nicht eine ehrli-

che, öffentliche Reflexion und Aufarbeitung dieser spaltenden schwarz-weiß Betrach-

tung statt. Jedem einzelnen ging es darum, die einzige mögliche Wahrheit zu kennen, 

auch wenn diese sich in wenigen Monaten aufgrund von neuem Wissensgewinn über 

die Krankheit und die Auswirkungen der verschiedenen Maßnahmen gänzlich anders 

darstellen kann. 

Bei der Impfung wurde seitens der Österreichischen Gesundheitskasse im Jahr 

2022 z.B. mit einem Werbelied statt sachlicher und informativer Aufklärung gearbei-

tet. Die Medien (Print und Soziale) unterteilten die Bevölkerung in COVID-19 Ge-

impfte und ungeimpfte Personen. Die medizinische Expertise wurde kaum hinterfragt 

und dadurch wurde die Betrachtungsweise einseitig. Jaspers findet für diese Perspek-

tive den Begriff des Wissenschaftsaberglaubens. Um dies zu verstehen, ist ein kleiner 

Exkurs in die Gedanken von Jaspers zur modernen Wissenschaftlichkeit nötig. Diese 

setzt sich aus den folgenden Punkten zusammen: 

1. Methodische Erkenntnis mit dem Wissen von der jeweiligen Methode und ih-

ren Grenzen 

2. Zwingend gewiss, mit dem Wissen auch der Ungewissheit 



106 

3. Allgemein gültig, nicht nur im eigenen Anspruch, sondern faktisch allgemein 

gültig 

Vor allem der zweite Punkt ist hier zu betonen, denn es gebietet ein neugieriges Hin-

wenden hin zum Nicht-Wissen. Diese „wissenschaftlichen Erkenntnisse [sollen sich 

ausbreiten], über allem als ein sichtlich für Jedermann“ (1960, S. 3:34-3:37). In unse-

rer westlichen Gesellschaft kommen wir dem aufgrund von Meinungsfreiheit und dem 

guten Zugang zu Informationen ohne Zensur nahe. Der moderne Mensch ist laut Jas-

pers ein Fachmann in seinem kleinen Bereich und „alle leben, als ob, von einem Ort 

her das Ganze geführt werde. Aber an diesem Ort steht kein Fachmann, dort findet 

[man] nichts“ (1960, S. 17:53-18:03). Diese Entdeckung der Unwissenheit, z.B. der 

Politik, führt den Menschen in die Daseins-Not. Es scheint als könnte man hier den 

Wissenschaftsaberglaube entdecken, der das Gefühl des Betrogen-seins, der Ver-

zweiflung und der sterbensmüden Gleichgültigkeit fördert. Man konnte es in den Jah-

ren der Corona-Pandemie und den dazugehörigen Erlässen der Regierung, aber auch 

bei den Demonstrationen von den Meinungsvertreten der „Nicht-wie-die-Regierung-

Denkenden“ beobachten. Der in diesem Aberglauben Gefangene wird nach Jaspers 

blind für die Wahrheit und Wirklichkeit. Den Sprung in die Transzendenz jedoch kann 

nur erlangen, wer die Endlichkeit der Wissenschaften akzeptiert. Wissenschaftliche 

Erkenntnis ist keine Seins-Erkenntnis, sie gibt keine Antworten auf die Ziele des Le-

bens und auch keine Antwort auf die Frage nach dem eigenen Sinn des Daseins. Das 

Gefangen-Sein betraf/betrifft Vertreter auf beiden Seiten. Bleibt man in der Diskus-

sion um Wahrheiten in einer philosophischen Geisteshaltung ist „dieser Kampf um 

Diskussion nicht Kampf um Macht, sondern Kampf als Weg des Hellwerdens im In-

fragegestelltsein, Kampf um Klarheit des Wahren, in dem alle Waffen des Intellekts 

dem Gegner ebenso zur Verfügung gestellt werden wie dem Ausdruck des eigenen 

Glaubens“ (Jaspers, 1971, S. 66-67). Es würde ermöglichen, nach langem Festhalten 

an eigenen Positionen diese verlassen zu können, ohne einen Selbstwertverlust oder 

eine narzisstische Kränkung zu erleiden. „Denn der Hochmut des absolut Wahren ist 

die eigentliche vernichtende Gefahr für die Wahrheit in der Welt“ (Jaspers, 1971, S. 

55). 



107 

So übt Adler ebenfalls Kritik an zu „starren“ Wissenschaften, denn für ihn gibt 

es (1.) keine absolute Wahrheit. (2.)sind für Adler Kausalitätsgesetze nicht gültig in 

der Entwicklung des Menschen, diese kann man nur mit statistischer Wahrscheinlich-

keit vorauszusagen probieren, jedoch darf man davon keine Regeln ableiten. Und (3.) 

sind die Ganzheitlichkeit und Einheit zu wahren (Adler, 2010). 

Alles ist miteinander verbunden – der Staat und die tragende Gemeinschaft sind 

der Kontext, in dem der Geist, das Menschsein, die Existenz und somit die Transzen-

denz eingebettet sind. Sie sind das Dach über allem. Auch die tendenziöse Apperzep-

tion des Menschen ist sozio-kulturell geprägt. O. Kaus, ein Anhänger Adlers, sah in 

der Individualpsychologie die Chance, Menschen seelisch gesünder zu machen und 

mit dem Wissen über die eigenen Dynamiken des Seelenlebens und die eigenen Ziele, 

ihnen zu ermöglichen überlegtere und nicht emotional gesteuerte politische Entschei-

dungen zu treffen (Mackenthun, 2012, S. 108-109). Dies soll zur Utopie, der sub spe-

cie aeternitatis führen, die die gesamte, globale Menschheit zu einer großen im besten 

Fall friedlichen Gemeinschaft werden lässt. Man hilft sich gegenseitig, es herrscht 

Friede. Das würde eine globale Möglichkeit bieten, um Konzepte und Maßnahmen 

gegen verschiedenartige Krisen durchzusetzen/umzusetzen. Lösungen für globale 

Probleme wird nicht ein einzelner Mensch oder der Staat alleine finden und schaffen. 

Bei der Pandemie wurde es ersichtlich, dass man nur gemeinsam erfolgreich sein 

kann. Doch scheint es derzeit eher, als ob eine Voraussage Jaspers eintritt, denn 

wenn in Staat und Erziehung die Seele schwindet, der aus Unbedingtheit in der 

geschichtlichen Kontinuität entscheidende Wille ausbleibt, beide dem chaoti-

schen Wechsel von Verstandesplan und unvernünftiger Gewaltsamkeit verfal-

len, so sind das Zeichen, daß die Wirkung aus dem übergreifenden Ganzen er-

loschen ist oder für eine Zeit schweigt. (Jaspers, 1977, S. 66) 

 

  



108 

Resümee 

In der Arbeit mit Menschen wird man immer wieder mit Themen, Gefühlen und Situ-

ationen konfrontiert, die das private Leben ebenfalls gleichstark betreffen. Um in der 

psychotherapeutischen Arbeit nicht darauf zu verfallen, „sich selbst zu therapieren“, 

sondern immer im Sinne des/r Patient/in zu handeln, ist es wichtig, sich und die eige-

nen Stärken und Schwächen nicht nur gut zu kennen, sondern auch stets zu hinterfra-

gen und aufmerksam sich selbst gegenüber zu bleiben. Vielleicht beunruhigen mich 

auf einmal Dinge, die ich lange gar nicht wahrgenommen habe? Wie ging es mir selbst 

während der verschiedenen Lockdowns, wie war ich selbst und meine Familie betrof-

fen? Die Klimaveränderung durch den Menschen und der sorglose Umgang mit der 

Natur und den Ressourcen der Erde haben weltweite Auswirkungen, wie Pandemien 

und Kriege, und betreffen jeden einzelnen. Wie fühle ich mich bei einem Gespräch 

darüber? Habe ich mich mit meinen eigenen Gefühlen diesen Geschehnissen gegen-

über genug beschäftigt, um sie von der Gegenübertragung trennen zu können? Und 

wie will man selbst Sicherheit vermitteln, wenn sich alles unsicher anfühlt? In Europa 

wurde vielen mit dem Einmarsch von Russland in die Ukraine bewusst, dass Krieg 

auch ganz in der Nähe wieder stattfinden kann. Alte, längst verdrängte und in die 

Vergangenheit geschobene Ängste, Bilder und Gedanken wurden reaktiviert. Die 

Furcht vor Kälte, Hunger und Gewalt erfuhr eine Reaktualisierung in manchen Men-

schen. All diese gesellschaftlichen und globalen Fragen betreffen auch Menschen, die 

in psycho-sozialen oder medizinischen Berufen arbeiten. Deshalb halte ich es für 

wichtig, dass man manchmal kurz innehält in dieser schnellen, komplexen Welt, in 

der eine Information die nächste jagt, und sich selbst existenzielle und unangenehme 

Fragen zu stellen. Yalom sieht den Mensch im Konflikt mit „Gegebenheiten der Exis-

tenz“ und meint damit „bestimmte intrinsischen Eigenschaften, die […] ein unaus-

weichlicher Teil der Existenz des menschlichen Wesens in der Welt sind“ (2010, S. 

20). Der existenzielle dynamische Konflikt betrifft nach Yaloms Meinung vier Be-

gegnungen: den Tod, die Freiheit, die Isolation und die Sinnlosigkeit. Welche Gefühle 

empfinde ich bei der Konfrontation mit (von einem Einzelnen) unlösbaren Aufgaben, 

die die Zukunft scheinbar mit sich bringt? 



109 

Denken wir zurück an die Idee der Unbedingten Forderung: Wie würde ein Han-

deln gegenüber jemandem mit einem absolut konträren Weltbild aussehen können? 

Was heißt das für meinen persönlichen Komfort und im Alltag? Wie reagiere ich, 

wenn ein/e Patient/in grundsätzlich anderer Meinung ist als ich in wesentlichen Ein-

stellungen? Fällt es mir selbst leicht, auf etwas zu verzichten oder etwas in meinem 

Handeln zu verändern, obwohl andere es nicht machen? Wie leicht fällt es, ehrlich 

über die eigene Verantwortung im Umgang mit anderen nachzudenken? Heißt Han-

deln mit Liebe zum Wohle aller auch die Natur und die anderen Lebewesen mit ein-

zubeziehen oder beschränkt es sich auf den Menschen? „Die grundlegenden existen-

ziellen Konzepte selbst sind nicht komplex, sie brauchen nicht so sehr entschlüsselt 

und peinlich genau analysiert zu werden, sondern müssen enthüllt werden“ (Yalom, 

2010, S. 29-30). 

Für mich, die Autorin, selbst war das Schreiben dieser Arbeit ein Anstoß zur 

eigenen Innenschau und dem Überdenken von Meinungspositionen. Die Idee des phi-

losophischen Nachdenkens begann, durch die Beschäftigung mit den Schriften von 

Adler und Jaspers, in den Alltag und die eigenen Psychotherapien einzufließen. Durch 

„Trail und Error“ wurde sichtbar wann es möglich ist Patient/innen auf die Metaebene 

zu begleiten und von dort aus die Lebensprobleme zu betrachten. Als besonders 

fruchtbar erwies sich die Hinzuziehung von den Ebenen der Welt von Jaspers. Durch 

die Verbildlichung in der Abbildung 5 konnte es leichter verstanden werden. Und 

der/die Patient/in verlor die Angst, nicht zu genügen, da der Anfang im Wahrnehmen 

von einfachen Gegenständen bestand. Erst wenn sich der/die Patient/in von selbst auf 

die nächste Ebene begab, wurde dies ihm/ihr rückgemeldet. „Die Grundlagen der 

Menschenkenntnis sind derart, dass sie allzu viel Überhebung und Stolz nicht zulas-

sen“ (Adler, 2007, S. 27). Dies sollte uns als Psychotherapeut/innen immer bewusst 

sein, denn nur durch Zurücknehmen der eigenen scheinbar bereits ganz klaren Hypo-

thesen bleibt man offen für andere Möglichkeiten. „Alle Qualitäten des menschlichen 

Seelenlebens, alle Leistungen des menschlichen Geistes sind nur in einem Zusam-

menhang der Menschen untereinander denkbar“ (Adler, 2007, S. 238). Er plädiert für 

eine liebevolle Gemeinsamkeit, um die Probleme und Krisen unserer heutigen Zeit zu 

bewältigen. Um mit den Worten von Sarah Bakewell zu schließen: „[Die] 



110 

philosophischen Ideen [der Existenzphilosophie] sind nach wie vor aktuell, weil sie 

das Leben betreffen und weil sie die zwei großen Menschheitsfragen stellen: Was sind 

wir? und Was sollen wir tun?“ (Bakewell, 2016, S. 45). 

 

  



111 

Literaturverzeichnis 

Adler, A. (1930). Die Technik der Individualpsychologie; Zweiter Teil; Die Seele des 

schwererziehbaren Schulkindes. Berlin, Heidelberg: Springer. 

Adler, A. (1979). Wozu leben wir? Berlin: Fischer Taschenbuch. 

Adler, A. (2007). Menschenkenntnis (1927). (J. Rüedi, Hrsg.) Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht. 

Adler, A. (2008a). Über den nervösen Charakter (2. korrigierte Ausg.). (K. H. Witte, 

A. Bruder-Bezzel, & R. Kühn, Hrsg.) Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Adler, A. (2008b). Der Sinn des Lebens (1933); Religion und Individualpsychologie 

(1933). (R. W. Reinhard Brunner, Hrsg.) Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht. 

Adler, A. (2009). Schriften zur Erziehung und Erziehungsberatung (1913-1937). (W. 

Datler, J. Gstach, & M. Wininger, Hrsg.) Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht. 

Adler, A. (2010). Persönlichkeitstheorie, Psychopathologie, Psychotherapie (1913-

1937). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Adler, A. (2019). The Fundamental Views of Individual Psychology. The Journal of 

Individual Psychology, 75(3), 185-187. doi:doi:10.1353/jip.2019.0023. 

Ansbacher, H. L., & Ansbacher, R. R. (1982). Alfred Adlers Individualpsychologie; 

Eine systematische Darstellung seiner Lehre in Auszügen aus seinen Schriften. 

München: Ernst Reinhardt. 

Antoch, R. (1981). Anmerkungen zum Thema Gemeinschaftsgefühl. (R. Kausen, E. 

Ringel, V. Louis, & u.a., Hrsg.) Zeitschrift für Individualpsychologie(1), S. 40-

42. 

Antoch, R. (1985). Lebensaufgaben. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), 

Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 249-250). München: Ernst 

Reinhardt. 

Bakewell, S. (2016). Das Cafe der Existenzialisten. München: C.H. Beck oHG. 

Bald , K. (2006). Das Adlersche Konstrukt 'Gemeinschaftsgefühl'. In K.-J. Bruder, & 

A. Bruder-Bezzel (Hrsg.), Individualpsychologische Psychoanalyse (S. 61-

80). Franktfurt/Main: Peter Lang. 



112 

Bollnow, O. (1948). Deutsche Existenzphilosophie und französischer 

Existentialismus. Zeitschrift Für Philosophische Forschung, 2(2/3), 231–243. 

Abgerufen am 30. Oktober 2022 von http://www.jstor.org/stable/20480187 

Brücher, K. (08. 10 2011). Jaspers und das Problem des Verstehens: plädoyer für eine 

Revision. Fortschritte der Neurologie - Psychatrie, S. 213-220. 

doi:http://dx.doi.org/10.1055/s-0031-1281668 

Brunner, R. (2008). Einleitung. In A. Adler, R. Brunner, & R. Wiegand (Hrsg.), Der 

Sinn des Lebens (1933); Religion und Individualpsychologie (S. 11-21). 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Bundesministerium für Soziales, G. P. (02. 04 2022). Gesetzesentwurf zu Impfpflicht 

gegen das Corona Virus in Österreich. Abgerufen am 02. 04 2022 von 

https://www.sozialministerium.at/Corona-

Schutzimpfung/Impfpflicht/Rechtliches.html 

Bundesministerium für Soziales, G. P. (22. 08 2023). Nationales Impfgremium. Von 

https://www.sozialministerium.at/Themen/Gesundheit/Impfen/Nationales-

Impfgremium.html20 abgerufen 

Datler, W. (1996). Adlers schiefes Verhältnis zum Konzept des dynamischen 

Unbewußten und die Identität der Individualpsychologie. Zeitschrift für 

Individualpsychologie(21.), 103-116. 

Disse, S. (2022). ICD-11 Klassifikation; Basiswissen. Rotterdam: Bookmondo. 

Dreikurs, R. (1978). Nachwort. In A. Nikelly (Hrsg.), Neurose ist eine Fiktion; Die 

Behandlung von Verhaltensstörungen nach Alfred Adler (S. 237-239). 

München: Kindler. 

Galle, R. (2009). Der Existenzialismus. Paderborn: Wilhelm Fink GmbH & Co 

Verlags-KG. 

Hauser, N., Herpertz, S., & Habermeyer, E. (08. 01 2021). Das überarbeitete Konzept 

der Persönlichkeitsstörung nach ICD-11: Neuerungen und mögliche 

Konsequenzen für die forensich-psychiatrische Tätigkeit. (A. Mokros , H. 

Brettel, P. Briken, K.-P. Dahle, & E. Habermeyer, Hrsg.) Forensische 

Psychatrie, Psychologie, Kriminologie(15), S. 30-38. 

doi:https://doi.org/10.1007/s11757-020-00648-3 



113 

Hoffmansthal, H. v. (2013). Gabriele D´Annunzio. In H. v. Hoffmansthal, & M. 

Holzinger (Hrsg.), Essays, Reden und Vorträge (S. 38-46). Berlin: 

CreateSpace Independent Publishing Plattform. Abgerufen am 12. 4 2022 von 

http://www.zeno.org/Literatur/M/Hofmannsthal,+Hugo+von/Essays,+Reden,

+Vortr%C3%A4ge/Gabriele+d%27Annunzio?2}s{1;2}pah%25n{1;2}%5Be

%E4%5Dh%25n{1;2} 

Horner, H. (1977). Einführung. In H. Horner (Hrsg.), Was ist Erziehung?; Ein 

Lesebuch (S. 20-36). München: Piper Verlag. 

Jacobs, K., & Thome, J. (2003). Zur Freiheitskonzeption in Jaspers' 

Psychopathologie. Fortschritte der Neurologie-Psychiatrie(71), 509-516. 

Jaspers, K. (1947). Von der Wahrheit. München: R. Piper & Co. 

Jaspers, K. (1958). Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. München: R. Piper 

& Co. 

Jaspers, K. (1960). Die geistige Situation der Zeit. Berlin: Walter de Gruyter. 

Jaspers, K. (1961). Die Idee der Universität. Berlin, Heidelberg: Springer Verlag. 

Jaspers, K. (1966). Wohin treibt die Bundesrepublik?; Tatsachen, Gefahren, Chancen. 

München: Piper. 

Jaspers, K. (1971). Einführung in die Philosophie. München: Piper Verlag. 

Jaspers, K. (1973). Allgemeine Psychopathologie. Berlin: Springer Verlag. 

Jaspers, K. (1977). Was ist Erziehung?; Ein Lesebuch. (H. Horn, Hrsg.) München: 

Piper. 

Jaspers, K. (1984). Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. 

München: R. Piper & Co. 

Jaspers, K. (1992). Die großen Philosophen. München: Piper. 

Kluy, A. (2019). Die Vermessung der Menschlichen Psyche. München: Deutsche 

Verlags-Anstalt. 

Kühn, R. (1985). Wahrheit. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), Wörterbuch 

der Individualpsychologie (S. 486-492). München: Ernst Reinhardt Verlag. 

Mackenthun, G. (2012). Gemeinschaftsgefühl; Wertepsychologie und 

Lebensphilosophie seit Adler. Gießen : Psychosozial verlag . 



114 

Mohn, J. (2005). Existentialismus. In C. Auffarth, J. Bernard, & H. Mohr, Metzlers 

Lexikon Religion (Bd. 1, S. 341 - 343). Stuttgart: J.B. Metzler. 

doi:https://doi.org/10.1007/978-3-476-00091-0_128 

Nikelly, A. (1978). Entwicklung von Gemeinschaftsgefühl durch die Psychotherapie. 

In A. Nikelly (Hrsg.), Neurose ist eine Fiktion: Die Behandlung von 

Verhaltensstörungen nach Alfred Adler (S. 107-112). München: Kindler. 

oesterreich.gv.at-Redaktion. (22. 08 2023). Strafrecht und Verwaltungsstrafrecht. 

Von 

https://www.oesterreich.gv.at/themen/dokumente_und_recht/strafrecht/1/Seit

e.2460102.html abgerufen 

Pongratz, L. J. (1985). Wörterbuch der Individualpsychologie. In R. Brunner, R. 

Kausen, T. Michael, & R. Brunner (Hrsg.), Wörterbuch der 

Individualpsychologie (S. 470-473). München: Ernst Reinhadt . 

Reddemann, L. (2021). Die Welt als unsicherer Ort; Psychotherapeutisches Handeln 

in Krisenzeiten. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Roth, G. (2019). Neurobiologische Grundlagen unbewusster Prozesse und deren 

Bedeutung für die Psychotherapie. In B. Haslinger, & B. Janta, Der 

unbewusste Mensch; Zwischen Psychoanalyse und neurobiologischer Evidenz 

(S. 23-54). Gießen: Psychosozial-Verlag. 

Salamun, K. (2019). Karl Jaspers: Arzt, Psychologe, Philosoph, politischer Denker. 

Berlin: Springer Verlag. doi:https://doi.org/10.1007/978-3-476-04998-8 

Saner, H. (2014). Jaspers. Hamburg: Rowohlt. 

Schmidt, H.-L. (1985). Kriminalität. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), 

Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 245-247). München: Ernst 

Reinhardt Verlag. 

Stephenson, T. (2011). Die Entwicklung der Individualpsychologie. In B. Rieken , B. 

Sindelar, & T. Stephenson (Hrsg.), Psychoanalytische Individualpsychologie 

in Theorie und Praxis (S. 31-53). Wien: Springer. 

Stephenson, T. (2011). Individualpsychologische Entwicklungstheorie und 

Krankheitslehre. In B. Rieken, B. Sindelar, & T. Stephenson, 



115 

Psychoanalytische Individualpsychologie in Theorie und Praxis; 

Psychotherapie, Pädagogik, Gesellschaft (S. 101-155). Wien: Springer. 

Titze, M. (1985). Apperzeption. In R. Brunner, M. Titze, R. Brunner, R. Kausen, & 

M. Titze (Hrsg.), Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 32-33). München: 

Ernst Reinhardt. 

Titze, M. (1985). Erkenntnistheorie. In R. Brunner, T. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), 

Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 94-97). München: Ernst Reinhardt. 

Titze, M. (1985). Lebensplan. In R. Brunner, R. Kausen, & M. Titze (Hrsg.), 

Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 251-252). München: Ernst 

Reinhardt. 

Wahrheit und Wissenschaft. (1960). Auf Warum wir auf Philosophie nicht verzichten 

wollen. Beromünster, Deutschland: F.-M. Sonner. 

Wexberg, E. (1928). Individualpsychologie. Eine systematische Darstellung. Leipzig: 

Hirzel. 

WHO. (2016). ICD-10; Taschenführer zur ICD-10 Klassifikation psychischer 

Störungen. (H. Dilling , & H. J. Freyberger, Hrsg.) Bern: Hogrefe. 

Wien Geschichte Wiki. (22. 02 2022). Von 

https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/Bev%C3%B6lkerung abgerufen 

Wilken, F. (1926). Staats- und Sozialwissenschaften. In E. Wexberg , Handbuch der 

Individualpsychologie (S. 731-760). Berlin, Heidelberg: Springer. 

Yalom, I. D. (2010). Existenzielle Psychotherapie (5. korr. Ausg.). Bergisch 

Gladbach: Andreas Kohlhage. 

 

  



116 

 

 

ERKLÄRUNG 

 

 

 

Ich versichere, dass meine Magisteriumsarbeit selbstständig und ohne fremde Hilfe 

angefertigt wurde und nur die Hilfsmittel genutzt wurden, die im Text und in der Li-

teraturliste zitiert werden. Alle von mir verwendeten Zitate aus Büchern, Journals oder 

aus dem Internet wurden in der Arbeit gekennzeichnet und in der Literaturliste ver-

zeichnet. 

 

 

 

 

 

 

Wien, am……………………  ………………………………………. 

      Unterschrift 

 

 


